

SING STORESTORES

زم نیکلین خرا

# اجتهارونقليركا آخرى فيصله

تر تنب حضرت مولنا محدر تربير مظامري تدوى خادم الافناء والتدريس عامعه عربيه مهنوا بانده



#### جملعهوق بحق فالبر محفوظهين

## ضِرُورِي يَزارُشُ

ایک مسلمان مسلمان ہونے کی حیثیت سے قرآن مجيد، احاديث اورديكردين كتب ميس عمدا غلطي كانصورنبيس كرسكتا يسهوأ جواغلاط موكني مول اس كي صحيح واصلاح كالجمي انتهائي استمام كيا ہے۔ای وجہ سے ہرکتاب کی صحیح پر ہم زر کثیر صرف کرتے ہیں۔

تاہم انسان، انسان ہے۔ اگر اس اہتمام کے باوجود بھی کسی غلطی پر آپ مطلع ہوں تو اسی مخزارش كومدنظرر كهتة هويئة جميس مطلع فرمائين تا كه أننده ايديش مين اس كي اصلاح موسكهـ اورآپ 'کَعَاوَنُوا عَلَى البِرَو التَّقُولَى" کے مصداق بن جانيں۔

جَزَاكُمُ اللَّهُ تَعَالَى جَزَاءُ جَمِيلًا جَزِيلًا

احماك زمجزم سيكشرز

كتاب كانام --- اجتهاد وتقليد كاآخرى فيصله تاریخ اشاعت ... دسمبرست ا بابتمام\_\_\_\_احكاب نعيز وكريك ليشرف كيوزى \_\_\_\_ فَارُوقِ اغْظَانِكَ بَوْذَرْ الْحِيْ سرورق ---- احكاب نعيز وكريب ليسكرو ناثر\_\_\_\_ن فَكَنْ وَكُنْ بَيْنَالِيْكُوْ لَالْفِي

شاه زیب سینترنز دمقدس مسجد، اُردو باز ارکراچی

فوك: 2760374 - 021-2725673 : فوك

فيس: 021-2725673

ای کیل: zmzm01@cyber.net.pk

#### مِلنَ بِحِيرِ بِكُرِيتِ

ك دارالاشاعت،أردوبازاركراچي

ف قديى كتب فائه بالقابل آرام باغ كراجي

کت معدیق ٹرسٹ السبیلہ چوک کراچی۔

كت كتبدرهمانيه أردوبإزارلا بور

## فهرست مضامين

| صفحه | عنوان                                                                              |
|------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳   | ہے عرض ناشر                                                                        |
| 164  | النادي مالي: عارف بالله حصرت مولانا قاري سيد صديق احمد صاحب باندوي                 |
|      | الله علمات بابركات : حضرت مولانات الله خان صاحب جلال آبادي وامت فيومهم             |
|      | ے تعارف و تأثر: حضرت الاستاذ مولا نامفتی سعید احمه صاحب پالن بوری                  |
| IA   |                                                                                    |
| 19   | علا باب الله                                                                       |
| f¶   | اجتهاد كابيان                                                                      |
| 19   | ہے اجتہاد کی حقیقت                                                                 |
| 19   | هے اجتہاد کا ثبوت                                                                  |
| 14   | ے اجتهاد کی اجازت                                                                  |
| ۲۰   | 🕰 اجتهاد کا طریقه                                                                  |
| 71   | ے اجتہاداب بھی باتی ہے                                                             |
| ri   | کے حضور صلی اللہ علیہ وسلم بھی اجتہاد فرماتے تھے اور آپ کا اجتہاد وی کے تھم میں ہے |
| M    | ے ملائکہ بھی اجتہاد کرتے ہیں                                                       |
| 77.  | ہے مجہد کیے کہتے ہیں                                                               |
| 77   | ا مجتهد کی دوشمیں                                                                  |
| 71   | ے چھی صدی کے بعد اجتہاد مطلق کا دروازہ بند ہو گیا                                  |

| صفحه      | عنوان                                                           |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| ٣٣        | کے ذوق اجتہادی معتبر ہونے کی ولیل                               |
| 71"       | 🕰 ذوق اجتهادی کی مثال                                           |
| 414       | اجتهاد مطلق کا دروازہ بند ہوجانے کی تکوینی مصلحت                |
| ۲۵        | ے چوتھی صدی کے بعد اجتہاد کا دروازہ بند ہوجانے کا مطلب          |
| ra        | کے کون سااجتہادا بھی ہاتی ہے؟                                   |
| 74        | ھے اجتہاد فی الفروع قیامت تک جاری رہے گا                        |
| 74        | ہے چوتھی صدی کے بعد اجتہادتم ہو جانے کا سیح مطلب اور مکمل شخفیق |
| <b>19</b> | حب قرآن آسان ہے تو ہر محض اجتہاد کیوں نہیں کرسکتا               |
| ۳۰ ِ      | کے استباط احکام صرف مجہدین ہی کا کام ہے                         |
| ۳.        | 🕰 مجهتداب هو سکتے میں یانہیں؟                                   |
| M         | کے ہم میں اور مجتهدین میں فرق                                   |
| ۳۱        | کے سلامتی اس میں ہے کہ اجتہاد کی اجازت نہ دی جائے               |
| ٣٢        | هے ایک امتحان                                                   |
| ۳۳<br>۳۳  | کے غیر مجتهدین کے اجتهاد کی مثال                                |
| ٣٣        | ه ایک مکالمه                                                    |
| ۳۵        | مراباب الله                                                     |
| ro        | قیاس کا بیان                                                    |
| ra        | ھے قیاس کی تعریف اور اس کی حقیقت میں اور اس کی حقیقت            |
| ra        | کے حرام قیاس اور ناجائز رائے                                    |
| MA        | العلى اور رائع كا فرق بالعلى العرب المراسط كا فرق               |

| صفحه       | عنوان                                                       |
|------------|-------------------------------------------------------------|
| ۳٦         | ے قیاس مظہر ہوتا ہے نہ کہ مثبت                              |
| ۳٦         | الل الرائے كا مصداق                                         |
| ۳۹         | ے امام ابو حنیفہ اہل الرائے نہیں ہیں                        |
| ٣2         | کے حدیث و فقہ بھی قرآن ہے معانیٰ قرآن کے درجات              |
| MA.        | مي تيراب الله                                               |
| ۳۸         | اجتهادی اختلاف کا بیان                                      |
| ۳۸         | 🕰 مجتهدین میں اختلاف کیوں ہوا؟                              |
| ۳۸         | ھے اختلاف بین الائمة کے اسباب                               |
| M          | هے اسباب اختلاف کا احصاء ممکن نہیں                          |
| الا        | ھے مجتمدین کا اختلاف رحمت ہے                                |
| ٣٣         | ے مجتبدین اور علماء کے اختلاف کی وجہ سے بدگمان ہونا سی خبیں |
| ۳۲         | کے محققین کی شان اور ان کی پہچان                            |
| "MY        | کے مجتمدین نے فرضی مسائل کیوں وضع کئے                       |
| ساما       | ے مجتمدین کا احسان<br>برور میں کا احسان                     |
| -44        | ے فرض واجب کی تقسیم بعد میں کیوں ہوگئ                       |
| ساما       | ه الله صاحب رحمه الله تعالى الله صاحب رحمه الله تعالى       |
| <b>160</b> | ملا چوتھا باب اللہ                                          |
| rΔ         | تقليد كابيان                                                |
| ra         | 🗀 تقلید کی تعریف                                            |
| ۲۲         | ھے نجات کے صرف دورا ستے شخفیق یا تقلید                      |

اجتناد وتقليد كالآخرى فيصله

| صفحہ        | عنوان                                                              |
|-------------|--------------------------------------------------------------------|
| ۲۲          | 🕰 تقليد کی حقیقت                                                   |
| ۳Z          | کے باوجود ذخیرہ احادیث پر نگاہ ہونے کے پھر بھی تقلید کیوں ضروری ہے |
| <b>6</b> /2 | کیا ترک تقلید سے مواخذہ ہوگا                                       |
| ۳۸          | ھے بجائے صحابہ کے ائمہ کی تقلید کیوں ضروری ہے                      |
| MΛ          | کے ائمہ کی تقلید قرآن وحدیث کی تقلید ہے                            |
| وم          | ھے ائمہ کی تقلید کے معنی                                           |
| ۴۹          |                                                                    |
| ۱۳۹         | ے ائمہ کی تقلید کیا شرک فی النوق کے مرادف ہے                       |
| 149         | ہے اطاعت کی دوشمیں                                                 |
| ۱۵          | ائمہ اربعہ کی تخصیص کیوں ضروری ہے؟                                 |
| ۱۵          |                                                                    |
| ۵۲          | ه انقال عن المذهب الى ندهب                                         |
| ar          | ار بعدے خروج ممنوع ہے                                              |
| ۵۳          | ملك يانجوال باب الله                                               |
| ۵۳          | تقليد شخصي كابيان                                                  |
| ٥٣          | هے تقلید شخصی کی تعریف                                             |
| ٥٣          | · 1                                                                |
| ۵۳          | 🕰 تقلید شخصی کی مشروعیت                                            |
| ۵۳          | 1                                                                  |
| ۵۵          | 🕰 تقلید شخصی کا وجوب                                               |

| ر<br>م | ا جنها دو حدیده ۱ حربی جنمله<br>مصحرت استان از از می میشود از از از این از این از این                              |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحہ   | عنوان                                                                                                                                                  |
| ۵۵     | کے تقلید شخصی کیوں ضروری ہے؟                                                                                                                           |
| rα     | المنظم جب میلے تقلید شخصی ضروری نام می تو اب کیوں ضروری ہے؟                                                                                            |
| ۵۷     | ه تقلید شخصی معتدل راسته ہے                                                                                                                            |
| 04     | ے بعض اہل علم کا شبہ اور اس کا جواب                                                                                                                    |
| -ΔΛ    | ملا يصاب الله                                                                                                                                          |
| ۵۸     | اشكالات وجوابات                                                                                                                                        |
| ۵۸     | ائمہ جہتدین نے خود اپنی تقلید سے منع فرمایا ہے پھر کیوں ان کی تقلید کی جاتی ہے؟                                                                        |
| ۵۹     | کے مدیث کے خلاف ہونے کی وجہ سے جب امام کے قول کو چھوڑ دیا تو چھر تقلید کہاں باقی رہی                                                                   |
| .09    | ے حنفی بھی جب دلیل تلاش کرتے ہیں تو پھر مقلد کہاں رہے؟                                                                                                 |
| 4+     | ا بہت سے مسائل میں جب صاحبین کے قول کو اختیار کرتے ہیں تو پھر حنی کہاں رہے؟ .                                                                          |
| ٧٠.    | کے جدید مسائل میں امام صاحب کی تقلید کہاں ہے؟                                                                                                          |
| ٧٠     | ے بعض مسائل میں دوسرے ائمہ کے اقوال لینے کے بعد تقلید شخص کہاں باقی رہی؟.                                                                              |
| 71     | کے حنق مسلک کی امام صاحب تک سند تو پہنچی نہیں پھران کی تقلید کیسے ہوسکتی ہے؟                                                                           |
| 71     | کے حتی کے معنی سے معنی                                         |
| וץ     | ے اگر حنفی کہنا شرک ہے تو محمدی کہنا بھی شرک ہے۔<br>حصر حنف من ریست                                                                                    |
| 44     | کے حتفی کہنے کا جواز ۔<br>۔۔۔ مرم مرس نہیں ہے۔                                                                                                         |
| 44     | کے بجائے حتی کے محمری کیوں نہیں کہتے؟<br>کسی تمسن کیا ہے اور ان کیا ہے کا میان کیا ہے کا ان کا میان کیا گئے کا ان کا میان کیا گئے کا کا کا کا کا کا کا |
| 44     |                                                                                                                                                        |
| 4r     | ,                                                                                                                                                      |
| 4 ly   | هاه ولى الله صاحب اورمولانا اساعيل شهيد رحمه الله تعالى كياغير مقلد منه؟                                                                               |

| صفحہ       | عنوان                                                     |
|------------|-----------------------------------------------------------|
| ar         | 🕰 میں تقلید میں محقق ہوں                                  |
| 40         | △ مقلد وعوام كا منصب                                      |
| 44         | مرا ساتوال باب الله                                       |
| 72         | تلفیق کا بیان                                             |
| 4۲         | ے تلفیق کی تعریف اور اس کا تھم                            |
| ۸۲         | ے تلفق کا وبال <u> </u>                                   |
| ۸۲         | ے دوسرے مذاہب پر عمل کرنے کی گنجائش اور اس کے شرائط       |
| 44         | ے موقع اختلاف میں احوط پر ممل بہتر ہے                     |
| 49         | ے دیگر مذاہب اور اختلافی مسائل کی رعایت کے حدود           |
| 49         | کے احوط پر ممل کرنے کے حدود اور ترک تقلید کی گنجائش       |
| ۷٠         | 🕰 بعض صورتوں میں ترک تقلید کا وجوب                        |
| .4•        | هے ترک تقلید اور عمل بالاحوط کا عام ضابطه.                |
| ۷٠         | کے مجتبد کو دوسرے مجتبد کی تقلید حرام ہے                  |
| -<br>- 41  | مرا آخوال باب الله                                        |
| 21         | مداهب كابيان                                              |
| <b>ا</b> ک | ے کسی ایک ندہب کو بیٹنی حق اور دوسرے کو باطل جاننا غلط ہے |
| <b>4</b> 1 | ے راہ اعتدال <u> </u>                                     |
| ۷٢         | ایک مندهب کویقینی حق اور دوسرے کو باطل شیختے کا وبال      |
|            | ھے حنفی مسلک کو مدلل اور ثابت کرنے کا مقصد                |

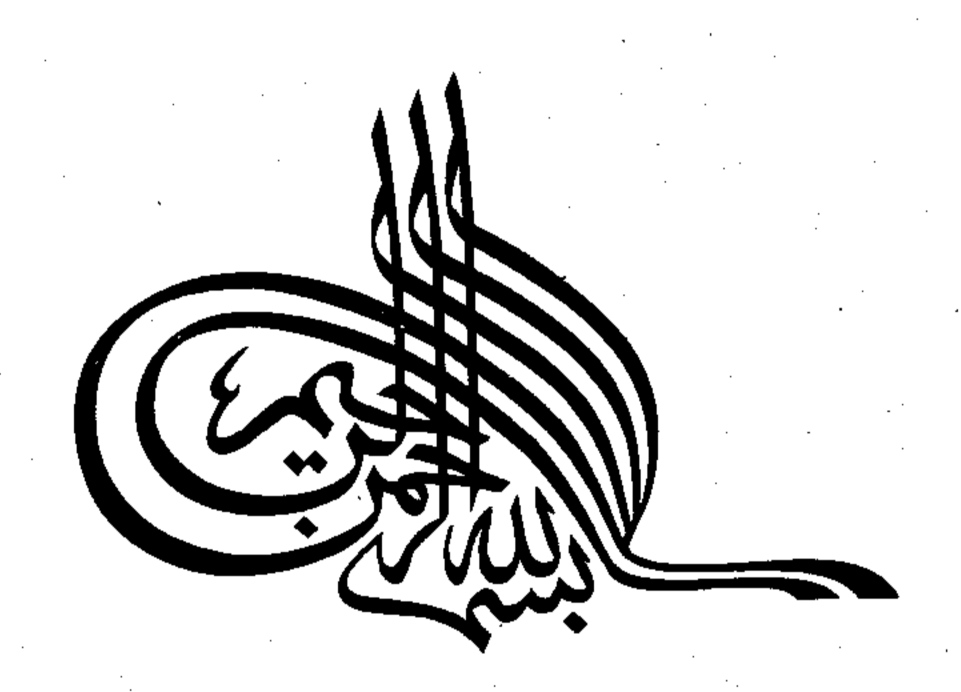
| صفحه       | عنوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u>۷</u> ۳ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۷۳         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۷٣         | ھے ائمہ کی تقلید میں جمود سخت منع ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۷۳         | کے ہارے مجمع میں ہر تقلید جائز نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۳         | الامام حضرت تھانوی رحمہ اللہ تعالیٰ نے بھی کیا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۷۳         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۴ ا       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۷۵         | ه کورانه تقلید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۷۵         | ے اگرامام کا قول کسی آیت یا صریح حدیث کے خلاف ہو .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۲         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | ے اگرامام کے قول کی کوئی دلیل نہ ہو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| , ,        | ے کسی وسیع النظر محقق عالم کو کسی مسئلہ میں خلاف دلیل ہونامحقق ہو جائے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 4م         | مرا دسوال باب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>∠</b> 9 | فقه حنفی کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۷٩         | △ فقه حنفی احادیث کی روشنی میں ۔<br>اللہ میں علی اللہ علی |
| ۷9         | کے امام صاحب کا کوئی قول حدیث کے خلاف نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۰         | امام صاحب کے نزدیک خبر واحد اور ضعیف حدیث بھی قیاس پر مقدم ہے .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۰         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۰         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | ہے کیا احناف کی احادیث مرجوح اورضعیف ہیں؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| صف   | عنوان                                                                                         |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۲   | منفی مسلک کی کتابوں میں صدیث کے حوالے کیوں نہیں                                               |
| ٨٢   | اقرب الى الحديث امام ابو صنيفه بن كا مسلك ہے                                                  |
| ۸۴   | امام کا قول اگر حدیث کے خلاف ہو پھر بھی اس کو کیوں مانتے ہیں                                  |
| ۸۵   | ے عامل بالحدیث دراصل مقلدین ہی ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                           |
| ۸۵   | ه فقد منفی کی خصوصیات                                                                         |
| AY   | ہے ایک انگریز کامقولہ                                                                         |
|      |                                                                                               |
| ۸۷   | ملا گیار ہوال باب اللہ                                                                        |
| ٨٧   | امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے بیان میں                                                    |
| ۸۷   | ھے کیاامام صاحب کو ∠ا حدیثیں پینجی تھیں                                                       |
| ٨٨   | ے کیا امام صاحب تابعی ہیں؟                                                                    |
| ۸۸   | 🕰 كياامام ابوحنيفه ضعيف (غيرثقة) ہيں                                                          |
| ۸۹   | کیا امام صاحب حدیث کی مخالفت فرماتے ہیں                                                       |
| . 19 | الم معاحب نے سواد اعظم سے اختلاف فرمایا                                                       |
| 9.   | ھے حدیث کے طاہر الفاظ پر عمل نہ کرنا حدیث کی مخالفت نہیں                                      |
| 91   | الم عند من کی حقیقت، امام صاحب نے حدیث کے مغز ومعنی پر نظر رکھی ہے اللہ عند من پر نظر رکھی ہے |
| 91   | امام صاحب غایت درجه حدیث کے تتبع میں                                                          |
| ٩٢   | ه نصوص متعارضه کی ترجیح کا معیار                                                              |
| 91   | هے احادیث مختلفہ کی ترجیح کا معیار                                                            |
| 914  |                                                                                               |
| 90   | ھے احادیث کی تاویل اور اس کے ممل کی تعیین کا معیار                                            |

| صفحہ | عنوان                                                                                                          |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 91"  | امام صاحب کی شان فقامت اور زوق اجتهاری کی مثال است اور زوق اجتهاری کی مثال                                     |
| 90   | هام ابوحنیفه رحمه الله تعالی کا کمال فضل                                                                       |
| 94   | 🕰 امام ابوصنیفه کا تقوی ، احتیاط ، تواضع                                                                       |
| 9∠   | مطابار موال باب الله                                                                                           |
| 92   | غیرمقلدین کے بیان میں                                                                                          |
| 94   | ا جے کل کے حق کے متلاشی استان متلاشی استان متلاشی استان متلاشی استان متلاث میں متلاث میں متلاث میں متلاث میں م |
| 94   | △ غيرمقلدين كيا الل حديث بين؟                                                                                  |
| 9/   | ھے غیرمقلدی کے لوازم اور اس کا انجام                                                                           |
| 9.۸  | ھے غیر مقلداور بدعتی                                                                                           |
| 9.4  | کے غیر مقلداور بدعتی کی پیجان<br>میں میں نے میں میں اور بدعتی کی پیجان                                         |
| 9/   | ھے بذریعہ خواب غیبی شہادت<br>۔۔۔۔۔۔ نہ سے سے میں                           |
| 99   | ھے غیرمقلدین کے مسلک کا خلاصہ<br>ی غیر تاریخ کا عدر میں اور کا خلاصہ                                           |
| 99   | عیر مقلدین بھی عجیب چیز ہیں                                                                                    |
| 100  | ھے غیرمقلدین کا اصلی اور عمومی مرض                                                                             |
| 100  | عیرمقلدین میں دوامرقابل اصلاح ہیں                                                                              |
| 100  | هے غیرمقلدین کا حال                                                                                            |
| 1+1- | ه مفید گروه                                                                                                    |
| 1-1  | ے غیرمقلدین کی آمین بالجبر                                                                                     |
| 104  |                                                                                                                |
| 100  | کے غیرمقلدین کے نزدیک کیا حفی کافر ہیں؟                                                                        |

| صفحه | عنوان                                                   |
|------|---------------------------------------------------------|
| 101  | کے غیرمقلدین میں اہل تقوی وصلحاء کیوں نہیں ہوتے         |
| 1094 | ھے چھچھوندر کی سی مثال .                                |
| 1+14 | ا غيرمقلدين كااعتراف                                    |
| 1+0  | ہے غیر مقلدین بھی حنفی ہیں                              |
| 1+0  | ہے نمبردو کے حنفی                                       |
| 1+4  | ے ائمہ مجتمدین کی شان میں گنتاخی کرتا جائز نہیں         |
| ·i+Y | ہے ائمہ پرسب وشتم کرنے کا نتیجہ                         |
| 1•4  |                                                         |
| 1•4  |                                                         |
| 1+4  | ے غیرمقلد کو بھی برا کہنا جائز نہیں                     |
| 1•A  | کے غیرمقلدین کے اہل حق ہونے یا نہ ہونے کا معیار         |
| 1•٨  | کے غیرمقلدین کے اہل سنت والجماعت میں شامل ہونے کی تحقیق |
| 1•٨  | ہے اہل سنت والجماعت کی تعریف اور عام ضابطہ              |
| , ,  |                                                         |





•

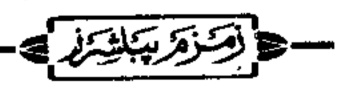
## رائے عالی

#### عارف بالتدحضرت مولانا قاری سید صدیق احمد صاحب باندوی دامت برکانم باندوی دامت برکانم

#### ناظم وبانی جامعهٔ عربیهٔ بتصورا بانده (بویی)

اللہ پاک کا اس امت پرخصوصی کرم اور احسان ہے کہ دور رسالت کے بعد بھی ہر زمانے میں ایسے مصلحین بیدا ہوتے رہتے ہیں جولوگوں کی جاہلانہ رسومات و عادات اور بدعات وخرافات کے خلاف جہاد کرتے رہتے ہیں انہیں منتخب بندوں میں سے ایک ہستی حضرت حکیم الامت مجدد ملت مولانا شاہ اشرف علی تھانوی رحمہ اللہ تعالی (جامع معقولات ومنقولات منبع سنت عالم باعمل) کی ہے جن کے تجدیدی اور اصلاحی کارنا ہے انسانی زندگی کے ہرشعبہ میں مشعل راہ ہیں ان کی پوری زندگی تعلیم و تبلیغ و ترقی سنت میں گزری۔

الیکن بیجی سنت الہی ہے کہ جن بندگان خدا کو منشاء خداوندی اور طریق انبیاء علیہم السلام سے خصوصی قرب نصیب ہوتا ہے ان کو نکلیفیں بھی بہت پیش آتی ہیں وہ اللہ ہوی و ہول کی طرف سے تکذیب و ایذاء، افتراء پردازیوں اور ظالمانہ زبان درازیوں کا نشانہ بنتے ہیں گراس کے ساتھ ساتھ خدا کا بینکوینی اور غیبی نظام ہے کہ اللہ پاک اینے ایسے مخصوص بندوں کی مدد بھی کرتا ہے۔ جس سے مخالفین کی ساری تربیریں ناکام ہوجاتی ہیں "و کان حقا علینا نصر المؤمنین"



حضرت علیم الامت کی تحریر و تقریر کا بیش بہا خزانہ آج بھی موجود ہے۔ جس سے مخلوق فیض یاب ہورہی ہے ای خزانہ کے پچھ انمول موتیوں کومفتی محمد زید سلمہ مدرس جامعہ عربیہ ہتھورا نے بہترین ترتیب کے ساتھ جمع کیا ہے جس سے ہر طبقہ باسانی استفادہ کرسکتا ہے اللہ پاک مؤلف کو جزاء خیر عطا فرمائے اور اس مجموعہ کو ہر ایک کے لئے نافع بنائے آمین۔

احقر صدیق احمد غفرله خادم جامعه عربیه به تصورا بانده مارر بیج الثانی مناس

AND SEALER

## بسمهال المحد الرحي

## كلمات بإبركات

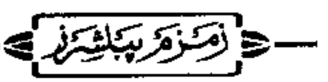
مسیح الامت حضرت مولانات الله خان صاحب جلال سیح الامت حضرت مولانات الله خان صاحب جلال سیادی دامت فیونهم

خليفهُ اجل حكيم الامت حضرت تفانوي رحمه الله تعالى

ماشاء الله بهت خوب کام کیا، بے حد خوشی کی بات ہے اس زمانہ میں ضرورت ہے کہ حضرت رحمہ الله تعالیٰ کی تعلیمات و افادات کی زیادہ سے زیادہ اشاعت کی جائے حضرت رحمہ الله تعالیٰ کی تعلیمات شریعت کا مغز وجو ہر ہیں، الله تعالیٰ اس کتاب کی کتابت و طباعت و اشاعت کے اسباب مہیا فرمائے الله تعالیٰ اس سے لوگوں کو استفادہ و افادہ کی توفیق نصیب فرمائے (آ مین)۔

يكشنبه ١٥ رجمادي الاولى واسماج





## تعارف وتأثر

حضرت الاستاذ مولانامفتی سعیداحمد صاحب پالن بوری دامت برکامم استاذ حدیث وفقه دارالعلوم دیوبند

نحمده و نصلي على رسوله الكريم: اما بعد!

ماضی قریب میں اللہ تعالیٰ نے حکیم الامت حضرت اقدی مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدس سرہ کے کاموں میں جو برکت فرمائی ہے اس کی مثال قرون اولی میں بھی خال خال بی نظر آتی ہے فقہ وفاوی ہوں یا علوم تغییر اسرار وحکم ہوں یا آ داب و معاشرت شرح حدیث ہو یا سلوک و تصوف، علم کا کونسا گوشہ ایسا ہے جس میں آنخضرت نے کتابوں کے انبار نہیں لگا دیئے! خاص طور پر مواعظ و ملفوظات کا تو اتنا بڑا ذخیرہ امت کے لئے باقیات صالحات کے طور پر چھوڑ گئے ہیں کہ عمر نوح چاہئے اس کی سرسری سیر ہی کے لئے!

تصانیف تو چونکه موضوع دار ہوتی ہیں، اس لئے ان میں سے مضامین تلاش کرنا آسان ہوتا ہے گرمواعظ و ملفوظات کی صورت حال دوسری ہوتی ہے ان میں مضامین موتوں کی طرح بھر سے ہوتے ہیں۔ اس لئے ان کوکسی لڑی میں پرونے کی شدید حاجت تھی تا کہ ان کوعقد الجید بنایا جا سکے۔ مجھے خوشی ہے کہ جناب مولانا محمد زید صاحب زید مجد ہم نے محنت شاقہ برداشت کر کے ان مضامین کوموضوع وار اور عناوین صاحب زید مجد ہم نے محنت شاقہ برداشت کر کے ان مضامین کوموضوع وار اور عناوین کے تحت جمع کر دیا ہے۔ میں نے حضرت قدس سرہ کے افادات کا یہ مجموعہ بالاستیعاب مطالعہ کیا ہے اور خوب خوب استفادہ کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو خاص طور پر علاء طلبہ اور اہل مدارس کو اس چشمہ فیض سے سیراب ہونے کی تو فیق عطا فرمائیں۔ کتبہ: سعید احمد عفا اللہ عنہ، پائن پوری کار آمین) کتبہ: سعید احمد عفا اللہ عنہ، پائن پوری خادم دار العلوم دیو بندہ ۵/مراس ہوئے

ح نُوَسَوْمَ بِيَكُشِيَرُلِ ﴾ -

## تفريظعالي

حضرت مولا نامفتی محمد عبیدالله صاحب الاسعدی مد ظلم العالی حضرت مولا نامفتی محمد عبیدالله صاحب الاسعدی مد ظلم العالی خصیت حق تعالی نے اس اخیر زمانہ میں نابغہروزگار بنائی تھی ان سے جتنا کام لیا گیا کم لوگوں سے لیا گیا ایک صدی گزرگی اور ان کے علوم و معارف پر کام ہورہا ہے اور انشاء الله ہوتا رہے گا جو ہوا ہو بعض وجوہ سے کم ہے کہ افادہ عام نہیں ہے، حضرت کے ملفوظات پر مختلف انداز میں لوگوں نے کام کیا ہے، ور ان کوشائع کیا ہے، ہمارے عزیز دوست مولانا مفتی محمد زید صاحب مظاہری ندوی نے ایک نے انداز سے ان کوم تب کر کے ان کی افادیت اور قبمت بوسط دی ہے، سار نے مجموعے کو کھنگال کر انہوں نے پورے مجموعے کو میں باب وار مرتب کر دیا ہے اور ایک باب سے متعلق ملفوظات کو یکجا کر کے گویا ہم علم وفن بر حضرت کی ایک ایک ستقل تالیف تیار کردی ہے۔ پر حضرت کی ایک ایک ستقل تالیف تیار کردی ہے۔ فیصل میں خصور الله خیر اعنا و عن جمیع المستفیدین

العبدمحد عبيداللدالاسعدى جامعه عربيه متصورا بانده

21/11-11/12

MAN CONTRACTOR

- ﴿ اُوسَّوْمَ بِبَالْشِيَرُدُ ﴾

## علاباب الله

## اجتهادكابيان

## اجتهادكي حقيقت

فرمایا اجتهاد ذوق کا نام ہے کوئی بہت سی کتابیں پڑھنے سے مجتهد نہیں ہوتا۔ (مزیدالمجید صفحہ ۵)

(اجتہاد) کا حاصل شریعت کے ساتھ خاص ذوق کا حاصل ہو جانا ہے جس سے وہ معلل اور غیر معلل کو جانچ سکے اور دجوہ دلالت یا وجوہ ترجیج کو مجھ سکے، اور بیاجتہاد ختم ہوگیا۔ جیسے محدث درجہ عبور میں ہر محف ہوسکتا ہے لیکن کمال اس کا بعض افراد پر ختم ہوگیا۔ جیسے محدث درجہ عبور میں ہر محف ہوسکتا ہے لیکن کمال اس کا بعض افراد پر ختم ہوگیا اب کوئی محدث موجوز نہیں۔ (الافاضات صفحہ ۱۵)

آج کل تو اجتهاداس قدرستا ہوگیا ہے کہ ہر خص مجتبد ہے جس کودیکھوڈیڈھا بین کی مسجد بنائے الگ بیٹھا ہے ( گویا) اب اجتهاد کے لئے علم کی بھی ضرورت نہیں رہی۔ حضرات فقہاء رحمہم اللہ تعالیٰ کے اللہ درجات بلند فرمائے انہوں نے ہمارے ایمانوں کو سنجال کیا۔ (حسن العزیز جلد ہم صفح ۴۵)

#### اجتهاد كاثبوت

بعض کے نزدیک اجتہاد کوئی چیز ہی نہیں بدون نص کے ان کے نزدیک کوئی تھم ہن ثابت نہیں حالانکہ احادیث میں اس کے ثبوت ملتے ہیں۔ دیکھئے: حضرت عمر رضی

ج المَسَوْمَ لِيَبَاشِيَ لَا عَالَى الْهِ الْمِسْرَالِيَةِ الْمِسْرِينِ الْمِسْرَالِيةِ الْمِسْرَالِيةِ الْمِسْرَالِيةِ الْمِسْرِينِ الْمُسْرِينِ الْمِسْرِينِ الْمُسْرِينِ الْمُسْرِينِ الْمُسْرِينِ الْمُسْرِينِ الْمُسْرِينِ الْمُسْرِينِ الْمُسْرِينِ الْمُسْرِيِينِ الْمُسْرِيلِينِي الْمُسْرِينِ الْمُسْرِيلِي الْمُسْرِيلِيِي الْمُسْرِيلِيِي ا

جب حق تعالی فرماتے ہیں کہ دین کوکامل کر دیا گیا تو چاہئے کہ کوئی صورت ایسی نہ ہوجس کا حکم شریعت میں نہ ہوا ور ظاہر ہے کہ احکام منصوصہ بہت کم ہیں تو پیکیل دین کی صورت بجز اس کے اور کیا ہے کہ قیاس و استنباط کی اجازت ہو کہ انہیں مسائل منصوصہ پر غیر منصوصہ کو قیاس کر کے ان کا حکم معلوم کرلیں۔ (انٹرف الجواب جلد ۲ صفح ۱۲۹)

#### اجتهاد كي اجازت

اجتہادی اجازت قرآن وحدیث سے ثابت ہے کیونکہ اگر اجتہادی اجازت نہ ہوتی تو قرآن وحدیث میں کلیات مذکورہ وتے بلکہ جزئیات مذکورہ وتے بیس کلیات کا ذیارہ مذکور نہ ہونا اجازت اجتہادی دلیل ہے۔ ورنہ بتلاؤ پھراس صورت میں جزئیات کا حکم کیسے معلوم کیا جائے گایہ دلیل منکرین پر بردی جست ہے کہ وہ ایسے صرت مقد مات کے نتیجہ سے انکار کرتے ہیں۔ جست ہے کہ وہ ایسے صرت کم مقد مات کے نتیجہ سے انکار کرتے ہیں۔ (التبلیغ جلد ۸ صفح ۱۸ مقد مات کے نتیجہ سے انکار کرتے ہیں۔

#### اجتهاد كاطريقه

اوراس اجتهاد کی صورت بیہ ہے کہ غیر منصوص پر منصوص کا تھم جاری کیا جاتا ہے۔
اس تثابہ (علت) کی وجہ سے جو دونوں میں پایا جاتا ہے۔ جو اشتراک ہوتا ہے کسی ۔

--اس تثابہ (علت) کی وجہ سے جو دونوں میں بایا جاتا ہے۔ جو اشتراک ہوتا ہے۔
---

وصف میں جس غیرمنصوص میں وہ صف بایا جائے گامنصوص کا حکم وہاں بھی متعدی کیا جائے گا۔اس طرح جزئیات غیرمنصوصہ کا حکم معلوم ہوجائے گا۔ (انبلیغ جلد ۸صفحہ ۸۸)

## اجتهادات بھی باقی ہے

ہم اب بھی ان جزئیات میں اجتہاد کی اجازت دیتے ہیں جو مدون نہیں گر ان جزئیات غیر مدونہ میں بھی ہر مخص کواجتہاد کی اجازت نہیں ہوسکتی تاوقئیکہ وہ اس کا اہل نہ ہو۔ (اُنتہائی جلد ۸ سفی ۱۸)

## حضور صلى التدعليه وملم بهى اجتهاد فرمات تصاور

### آپ کا اجتهادوی کے حکم میں ہے

یہ نہ مجھا جائے کہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) اجتہاد نہیں فرماتے تھے گروہ اجتہاد مجھی مال اللہ علیہ وسلم) اجتہاد کو قائم رکھنا نہ ہوتا تھا وہ وتی سے مسلم مالا احکام وتی میں داخل ہے کیونکہ جس اجتہاد کو قائم رکھنا نہ ہوتا تھا وہ وتی سے منسوخ کردیا جاتا تھا ہی جومنسوخ نہ ہوا وہ بھی وتی منصوص بن گیا۔

(التبلیخ جلداصفی اللہ خرالرسول)

#### ملائكه بھی اجتہاد کرتے ہیں

(واقعہ حدیث القاتل النائب من الذنب) میں غلبہ اثر معصیت یا توبہ میں اختلاف تھا اس لئے ملائکہ نے اجتہاد کیا جو فیصلہ کے وقت ایک غلط بھی ثابت ہوا۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ ملائکہ بھی اجتہاد کرتے ہیں اور ان کا اجتہاد غلط بھی ہوتا ہے۔ اور بیہ بھی معلوم ہوا کہ ملائکہ کو بعض اوقات قواعد کلیہ بتا دیئے جاتے ہیں جب بی توان کواجتہاد کی نوبت آئی۔ (ملفوظات صفحہ 2)

#### مجتهد كسے كہتے ہيں

مفتی صاحب نے پوچھا ، جبتد کس کو کہتے ہیں جب کدایک شخص کو مسئلہ کا علم دلیل سے ہے تو اس مسئلہ کا بی جبتد کے پھر بید کیے کہا جائے گا کہ ایک جبتد کو دوسرے جبتد کی تقلید لازم ہے؟ جوابدیا کہ لغت میں ہرخض کچھ نہ کچھ جبتد ہے اس بنا پر تو تقلید سے آزاد کرنے کا انجام یہ ہی ہے کہ تقلید بالکل نہ رہے حالانکہ یہ بلائکیر جاری ہے۔ اس کی ایک مثال ہے کہ مالدار ہمارے عرف میں کس کو کہتے ہیں؟ کہا جاتا ہے کہ فلال شخص مالدار ہے میں پوچھتا ہوں ایسا کون شخص ہے جو مالدار نہیں لغت مالدار وہ شخص بھی ہو تو جو احکام وہ شخص بھی ہے جس کے پاس ایک بیسہ یا ایک پھوٹی کوڑی بھی ہو تو جو احکام مالداروں کے ساتھ متعلق ہیں دنیا کے ہوں یا دین کے ہر ہر شخص پر جاری ہونے عالماروں کے ساتھ متعلق ہیں دنیا ہے ہوں یا دین کے ہر ہر شخص پر جاری ہونے چاہئے ، ذکو ق کا مطالبہ بھی ہونا چاہئے اور خراج محصول بھی باشادہ کو ہر شخص سے لینا چاہئے "فیما ہو جو ابک فہو جو ابنا"

ای طرح لغة ہر مخص مجہد سہی لیکن وہ مجہد جس پراحکام اجتہاد جاری ہوسکیں اس کے واسطے کچھ شرائط ہیں جن کا حاصل شریعت کے ساتھ ایک خاص ذوق حاصل ہو جاتا ہے۔ (حن العزیز جلد صفح ۲۵۱)

#### مجتهدكي دوسمين

مجتهددوسم پر ہیں ایک مطلقاً جونصوص سے اصول کا استنباط کر سکے، دوسرے مقید کہ وہ ان اصول سے فروع کا استنباط کر سکے بعنی اصول اولیہ سے اصول ثانویہ کا استنباط کر سکے بعنی اصول اولیہ سے اصول ثانویہ کا استنباط کر سکے۔ اور اصول اولیہ اکثر نہیں ٹوٹے ، اور اصول ثانویہ بکثرت ٹوٹ جاتے ہیں۔ (کلمۃ الحق صفح ۱۱۲)

- ﴿ الْمَ نَوْرَ بِبَالِيْدُوْ

## چوقی صدی کے بعداجتہاد مطلق کا دروازہ بند ہوگیا

ایک صاحب نے عرض کیا کہ کیا شامی میں لکھا ہے کہ اجتہاد چوتھی صدی کے بعد بند ہو گیا ہے؟ ارشاد فر مایا ہاں شامی میں نقل کیا ہے کہ چوتھی صدی کے بعد اجتہاد بند ہو عمل کیا ہے کہ چوتھی صدی کے بعد اجتہاد بند ہو عمل کیا ہے کہ پوتھی صدی کے بعد اجتہاد بند ہوتا محمل کی نہ ہوتب ہمی بیدا نہیں ہوتا اس لئے لامحالہ یہی کہا جائے گا کہ باب اجتہاد بند ہوگیا۔ (حن العزیز جلدا)

#### ذوق اجتهادی معتبر ہونے کی دلیل

ذوق اجتہادی کا اعتبار خود حضرت شارع علیہ السلام نے بھی کیا ہے چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بی قریظہ میں بہنچ کر نماز عصر پڑھنے کے لئے صحابہ کوارشاد فر مایا تھا اور راستہ میں عصر کا وقت ہوگیا اب اس میں اختلاف ہوا کہ راستہ ہی میں نماز عصر ادا کریں یا اس میں پہنچنے کے بعد پڑھیں خواہ نماز قضا ہو جائے اس پر دوفریق ہوگئے ایک فریق نے تو راستہ ہی میں پڑھ لی اور بہ سمجھا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا مقصود بہتھا کہ جلدی پہنچو کہ وقت وہاں آئے دوسر نے فریق نے اس محلّہ میں پہنچو کہ وقت وہاں آئے دوسر نے فریق نے اس محلّہ میں پہنچو کے بعد ہی پڑھی گو وقت نہ رہا جب اس اختلاف کی اطلاع حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے کی گئی تو رونوں کی تصویب فرمائی اور کسی فریق کی ملامت نہیں فرمائی۔

(الافاضات اليوميه جلد ٩ صفحه ٣٩٨)

#### ذوق اجتهادی کی مثال

اور میں نے متقدمین کے جس ذوق کا اثبات کیا ہے یہ وہی ذوق ہے جس پر اجتہاد کا مدار ہے۔ میں اس کی ایک نظر پیش کرتا ہوں وہ یہ کہ ارشاد فر مایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے "لَا يَدُوْ لَنَّ اَحَدُ کُمْ فِی الْمَاءِ اَلَوَّ الحِدِ" کو تھہرے ہوئے پانی میں بیشاب نہ کرنا چاہئے۔ اتنا تو منصوص ہے اب یہ کہ اگر اس میں بیشاب نہ کرے بلکہ

پیٹاب اس میں ڈال دے تو اس کا کیا تھم ہے؟ سو یہاں دوفر قے ہیں ایک تو بالکل لفظ پرست ہے ذوق سے کام نہیں لیتے گو معذور وہ بھی ہیں گرمصیب نہیں جیسے داؤد ظاہری وہ کہتے ہیں کہ نص کے ہوتے ہوئے عقل سے کام لیٹا اس میں مزاحمت ہے احکام کی سو وہ احکام حقیقت میں بالکل فانی ہیں کہ پانی کے اندر تو پیٹاب مت کرو باقی اگر پیٹاب کر کے ڈال دو تو وہ اس کو جائز کہتے ہیں کیونکہ پیٹاب کرنا اس پر صادق نہیں آتا اور آپ نے بھی فرمایا ہے کہ اس میں پیٹاب مت کرویے ہیں فرمایا کہ کرکے ڈالو بھی مت سوایک فرقہ تو ہیہ۔

دوسرا فرقہ مجہدین کا ہے جو کہتے ہیں کہ نہ پیشاب کرنا جائز ہے نہ کر کے ڈالنا جائز ہے۔ دونوں برابر ہیں اور علت اس کی تنظیف بتلاتے ہیں گران جمہور کے پاس دلیل سوائے ذوق کے اور کچھ بھی نہیں بس ذوق کہتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نظافت قائم رکھنے کوفر مار ہے ہیں جس میں دونوں امر برابر ہیں ،غرض ذوق ہی ایک چیز ہے۔ لوگ تو الفاظ کے خادم ہیں گرعلم یہی چیز ہے۔ (حن العزیز جلد اصفی ۱۱۱)

#### اجتهاد مطلق كادروازه بند بهوجانے كى تكويني مصلحت

غیر مقلدین کہا کرتے ہیں کہ کیا حفیوں کے پاس انقطاع کی وجی آگئی ہے؟
حالانکہ قدرتی قاعدہ ہے کہ ہرشی عموماً اپنی ضرورت کے وقت ہی ہوا کرتی ہے۔ جس فصل میں عموماً بارش کی حاجت ہوتی ہے اس فصل میں بارش ہونے کا قاعدہ ہے، اس طرح ہوائیں حاجت کے وقت چلا کرتی ہیں جہاں سردی زیادہ پڑتی ہے وہاں کے جانوروں کے اون بڑے ہوتے ہیں۔ اس کے بے شار نظائر ہیں۔ اس طرح جب جانوروں کے اون بڑے ہوتے ہیں۔ اس کے بے شار نظائر ہیں۔ اس طرح جب تک تدوین حدیث کی ضرورت تھی بڑے برے توی حافظ کے لوگ پیدا ہوتے تھے اب ویسے ہیں ہوتے۔ اور تو اور اہل حدیث میں سے بھی کسی کو بخاری اور مسلم کی طرح مع سند حفظ نہیں ہوتے۔ اور تو اور اہل حدیث میں سے بھی کسی کو بخاری اور مسلم کی طرح مع سند حفظ نہیں۔ اسی طرح جب تک تدوین دین کی ضرورت تھی قوت اجتہا و یہ لوگوں

میں بخوبی موجود تھی اب چونکہ دین مدون ہو چکا ہے اور اصول وقواعد ممتہد ہو چکے ہیں اب اجتہاد کی اتنی ضرورت نہیں رہی۔ ہاں جس قدر اب بھی اجتہاد کی ضرورت پڑتی ہے اتنی قوت اجتہاد میں باقی ہے یعنی اصول مجتہدین کے تحت میں جزئیات جدیدہ کا استخراج کر لینا۔ (دوات عبدیت جلدہ اصفی ۱۵۷)

چوھی صدی کے بعد اجتہاد کا دروازہ بند ہوجانے کا مطلب مولوی عبدالعلیم صاحب نے دریافت کیا کہ اس کے کیامعنی ہیں کہ مانہ اربعہ (چوھی صدی) میں اجتہاد منقطع ہوگیا، جب کہ نئے واقعات میں اب بھی استدلال کیا حاتا ہے؟

فرمایا که اس سے اجتہاد مطلق مراد ہے لینی قواعد کا مقرر کرنا کسی کو جائز نہیں۔ نیز جن جزئیات کو فقہاء متقد مین متخرج کر چکے ہیں ان کا استخراج بھی اب جائز نہیں۔ کیونکہ ضرورت نہیں، البتہ جن جزئیات کا وقوع اس زمانہ میں نہیں ہوا تھا، اور فقہاء نے اس کی تصریح نہیں فرمائی ہے ایسے جزئیات کا انطباق ان کے قواعد مدونہ پر جائز ہے۔ اور ایسے لوگ ہر زمانہ میں موجود رہتے ہیں ورنہ شریعت کو کامل نہیں کہ سکیں گے۔ اور جزئیہ منصوصہ کا استخراج جدید اس لئے جائز نہیں کہ حضرات سلف علم میں، فراست میں، تقوی میں، زہد میں، جہد فی الدین میں غرض سب باتوں میں ہم سے برد سے ہوئے تھے تو تعارض کے وقت ان کا اجتہاد مقدم ہوگا۔ باقی جزئیہ غیر منصوصہ میں ہوگا۔ باقی جزئیہ غیر منصوصہ میں احتہاد کر کے عمل کرنا جائز ہے۔ (دوات عبدیت جلد ۱۳ مقدم)

### کون سااجتهادا بھی باقی ہے؟

یہ اجتہادتو ختم بھی نہیں ہوا کہ دوروایتوں میں ایک کی ترجیح دلیل سے کرلی جائے جواجتہادتم ہوگیا ہے وہ وہ تھا جس سے اصول وضع کئے جاتے تھے،مفتی صاحب نے عرض کیا کہ بعضے اصول بھی ایسے ہیں کہ جوائمہ مجتہدین سے منقول نہیں متاخرین نے عرض کیا کہ بعضے اصول بھی ایسے ہیں کہ جوائمہ مجتہدین سے منقول نہیں متاخرین نے سے منقول نہیں متاخرین سے منقول نہیں متاخرین سے منقول نہیں متاخرین سے منقول نہیں متاخرین ہے۔

ان کو وضع کیا ہے۔فرمایا ہال بیضرور ہے۔بعض اصول ایسے ضرور ہیں گر اس سے
اجتہاد کا ثبوت متاخرین کے لئے نہیں ہوتا وہ النادر کالمعد وم کے حکم میں ہے۔ بیمر شبہ
انہیں کا تھا ہمارا فہم ان کے برابر نہیں۔ ان کوخق تعالیٰ نے ایک ایسا فہم عطا فرمایا تھا
جس سے وہ شارع علیہ السلام کی غرض کو بچھ جاتے تھے ہم کواپنی فہم پراعتماد کیسے ہوآج
کل کے استنباطات دیکھے جائیں تو صراحة معلوم ہو جاتا ہے کہ ہماری فہموں میں کس قدر کجی ہے۔ (حن العزیز جلد مصفح کے استنباطات دیکھے جائیں تو صراحة معلوم ہو جاتا ہے کہ ہماری فہموں میں کس قدر کجی ہے۔ (حن العزیز جلد مصفح کے استنباطات دیکھے جائیں تو صراحة معلوم ہو جاتا ہے کہ ہماری فہموں میں کس قدر کجی ہے۔ (حن العزیز جلد مصفح کے استنباطات دیکھے جائیں تو صراحة معلوم ہو جاتا ہے کہ ہماری فہموں میں کس قدر کجی ہے۔ (حن العزیز جلد مصفح کے استنباطات دیکھے جائیں تو صراحة معلوم ہو جاتا ہے کہ ہماری فہموں میں کس

پہلے مجہداور مندین علماء سے دریافت کرلیں اور اجتہاد سے میری مرادیہ ہے کہ وہ فقہاء کے اقوال کو واقعات پر سجے طور پر منطبق کرسکتا ہواور بیاجتہاد ابھی ختم نہیں ہوا بلکہ قیامت تک باقی رہےگا۔ (انفاس عینی جلداصفیہ ۱۸)

## اجتهاد في الفروع قيامت تك جاري ركي

اجتہاد فی الاصول کا دروازہ بند ہو گیا اور اجتہاد فی الفروع اب بھی باتی ہے اور قیامت تک باقی رہے گا۔ اگر اجتہاد فی الفروع بھی اب نہ ہو سکے تو شریعت کے نامکسل ہونے کا شبہ ہوگا جو کہ بالکل غلط ہے قیامت تک جس قدرصور تیں پیش آتی رہیں گی سب کا جواب ہرزمانہ کے علماء شریعت نکالے تر ہیں گے۔ گراس سے بیلازم نہیں آتا کہ ہم بھی امام ابوحنیفہ اور امام شافعی کی طرح مجتمد ہو گئے۔

(اشرف الجواب جلد اصفحه ۳۱)

چوقی صدی کے بعداجہ ہادشم ہوجائے کا سیج مطلب اور کم لشخفیق مطلب اور کم لشخفیق

اس کے بیمعنی نہیں کہ جارسو برس کے بعد کسی کو اجتہاد کے قابل نہیں ملا کیونکہ اس پر کوئی دلیل قائم نہیں۔علاوہ ازیں بیمطلق صحیح بھی نہیں ہوسکتا کیونکہ ہرز مانہ میں —

(مَنْ نَصِّ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ ہزاروں ایسی جزئیات نئی نئی پیش آتی ہیں جن کا کوئی تھم ائمہ مجہدین سے منقول نہیں اور علاء خوداجہ ادکر کے ان کا جواب بتلاتے ہیں پس اگراجہ ادکا باب بالکل بند ہوگیا ہے اور اب کسی کا دماغ اجتہاد کے قابل نہیں ہوسکتا تو کیا ایسے نئے نئے مسائل کا جواب شریعت سے نہیں ملے گایا ان مسائل کے جواب کے لئے کوئی نیا نبی آسان سے اترے گا؟ "اُلیو م انحملت لگم دینگئم" سے معلوم ہوتا ہے کہ دین کی تحیل ہو چکی، دروازہ اجتہاد اگر بالکل بند کر دیا جائے تو پھر شریعت کی تحیل کس طرح مانی جائے گی کیونکہ ظاہر ہے کہ بہت سے مسائل ایسے ہیں کہ ان کا جواب کتب فقہ میں فرکو نہیں نہ انکہ جہتدین سے کہیں منقول ہے۔ ایک سوال آیا تھا کہ ہوائی جہاز میں نماز ہوسکتی ہے یا نہیں اب بتلا ہے اگر اجتہاد چارسو برس کے بعد بالکل جائز نہیں تو اس مسلم کا شریعت میں کوئی بھی جواب نہیں پہلے زمانہ میں نہ ہوائی جہاز تھا نہ فقہاء اس کو مسلم کا شریعت میں کوئی بھی جواب نہیں پہلے زمانہ میں نہ ہوائی جہاز تھا نہ فقہاء اس کو جانے شے نہ کوئی تھم کھا اب ہم لوگ خود (اجتہاد) کرتے ہیں اور ایسے نئے نئے مسائل کا جواب دیتے ہیں۔

فقہاء رحمہم اللہ کے اس قول کا بیہ مطلب نہیں کہ چارسو برس کے بعد اجتہاد بی الاصول کا دروازہ بند ہو گیا اور اجتہاد فی الفروع بند ہو گیا اللہ مطلب بیہ ہے کہ اجتہاد فی الاصول کا دروازہ بند ہو گیا اور اجتہاد فی الفروع بھی اب نہ ہو سکے اب ہمل ہونے کا شبہ ہو گیا جو کہ بالکل غلط ہے شریعت میں کسی شم کی کی نوشریعت کے ناممل ہونے کا شبہ ہو گیا جو کہ بالکل غلط ہے شریعت میں کسی شم کی کی نہیں قیامت تک جس قدرصور تیں پیش آتی رہیں گی سب کا جواب ہر زمانہ کے علماء شریعت سے نکالے رہیں گے کیونکہ یہ جزئیات اگر کتب فقہ میں نہیں تو اصول وقواعد تو سب سے پہلے مجتدین بیان کر چکے جن سے قیامت تک کے واقعات کا تھم معلوم ہو سکتا ہے۔

البنة قرآن وحدیث ہے اصول مستنط کرنا بیاب نہیں ہوسکتا بیخاص اجتہاد فی الاصول چارسو کے بعد میں ہوگیا کیونکہ اول توجس قدراصول وقواعد شریعت کے تنصے وہ

سب ائمہ مجتہدین بیان کر چکے انہوں نے کوئی قاعدہ چھوڑ نہیں دیا۔ دوسرے ان کے بعد اگر کسی نے اصول مستبط کئے بھی تو وہ مشکم نہیں کہیں نہ کہیں ضرور ٹو منے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اجتہاد فی الاصول کے لئے اب د ماغ قابل ہی نہیں رہے یہ حضرات مجتہدین ہی کا خاص حصہ تھا کہ انہوں نے نصوص سے اس خوبی سے اصول مستبط کئے جو کہیں نہیں ٹوٹ سکتے۔

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب نے ایک مقام پر لکھا ہے کہ ہدایہ کے اصول مسلم نہیں۔اس کا پیمطلب نہیں کہ غیر معتبر کتاب ہے اس میں اصول غلط قال کر دیتے گئے ہیں بلکہ شاہ صاحب کی مراد میہ ہے کہ صاحب ہدامیہ نے بعض اصول خود شریعت سے مستنط کئے ہیں جن میں وہ ناقل نہیں ہیں وہ معتبر نہیں باقی جزئیات اس کی سب معتبر بیں۔ تو اب دیکھے کیجئے کہ صاحب مدایہ باوجود یکہ بہت ہی بڑے تھخص ہیں ان کی علمی شان ہدایۃ ہی سے معلوم ہوسکتی ہے واقعی اس کتاب میں بھی انہوں نے کمال کر دنیا ہر مسئله کی دو دلیلیں بیان کرتے ہیں ایک عقلی ایک نقلی کیا ٹھکانہ ہے وسعت نظر کا کہ جزئیات تک کوحدیث ہے ثابت کرتے ہیں ..... بیتو وسعت نظر کا حال ہے قہم کا تو کیا ٹھکانا ہے مخالفین کے دلائل کو بیان کرنا، ان کا جواب دینا پھراسیے ندہب کی دلیل بیان کرنا بیان کا خاص حصہ ہے۔ مگر بایں ہمہ جواصول کہ خود وہ حدیث وقر آن سے نکالتے ہیں ان کی بابت شاہ ولی اللہ صاحب نے فیصلہ فرما دیا کہ وہ معتبر اور مسلم نہیں بیں کیونکہ کہیں نہ کہیں ضرور ٹوٹے ہیں تو آج کل جن لوگوں کو وسعت نظر وفہم میں صاحب مدابيه سيح يجهجى مناسبت نه بهووه كيا حديث وقرآن سيحاصول مبتنط كرين کے۔ ہم لوگ سوائے اس کے کہ ان حضرات کے استنباط کردہ اصول کوحوادث الفتاوی میں جاری کر دیں اور کیا کر سکتے ہیں کمال انہیں حضرات کا تھا کہ حدیث وقر آن میں غور كركے ايسے اصول وقواعد مجھے جو قيامت تك كى جزئيات كے لئے كافى ہیں۔كوئى مسكهابيا بيش نبيس أسكناجس كاجواز وعدم جوازان اصول يدنه تكلتا مو بلکہ ان حضرات نے صرف اصول وقواعد پر اکتفانہیں کیا جزئیات بھی اس قدر نکال کر بیان کر گئے ہیں کہ بہت ہی کم کوئی مسئلہ ایسا ہوتا ہے جس کو وہ صراحنا یا دلالتا بیان نہ کر گئے ہوں اور اگر کوئی شاذ و نادر ایسا معلوم ہوتا ہے جوفقہاء نے نہیں بیان کیا تو بھی تو مفتی کی نظر کی کوتا ہی ہوتی ہے کہ اس کوسب مواقع پر عبوریا فہم کی کمی ہوتی ہے کہ اس کوسب مواقع پر عبوریا فہم کی کمی ہوتی ہے کہ وہ مسئلہ عبارت سے نکل سکتا ہے گرمفتی صاحب کی سمجھ میں نہیں آیا۔

(اشرف الجواب جلد اصفي اس)

جب قرآن آسان ہے تو ہڑھ اجتہاد کیوں نہیں کرسکتا

کونکہ قرآن وحدیث کے متعلق دو چیزیں ہیں ایک تو ان سے مسائل کا استنباط دوسرے ترغیب و ترہیب تو قرآن کو جو آسان فرمایا گیا ہے وہ صرف تذکر و تذکیر کے لئے آسان فرمایا گیا ہے چنانچہ اس آیت میں "یسونا" کے بعد "للذکو "موجود ہے اس طرح دوسری آیت "إنّ مَا یَسّونَا بِلِسَانِكَ لِتبشو به المعقین وَتُنْدِدَ بِهِ" اس میں بھی تصریح ہے کہ قرآن تبشیر وانذار کے لئے آسان کیا گیا ہے، باتی رہا استنباط مسائل سواس کے متعلق کہیں ارشاد نہیں کہ وہ آسان ہے بلکہ میں خود قرآن سے نابت مسائل سواس کے متعلق کہیں ارشاد نہیں کہ وہ آسان ہے برخص اس کا اہل نہیں۔

(الإفاضات جلد • اصفين: ١)

#### استنباط احکام صرف مجتهدین ہی کا کام ہے

پانچویں پارہ میں ارشاد ہے "واذا جَاءَ هُمْ اَمْرٌ مِنَ الْاَمْنِ ..... اِلَیٰ یَسْتَنْبِطُوْنَهُ مِنْهُمْ" (پارہ ۵) اس آیت کا شان نزول بالاتفاق یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں جب کوئی جہاد وغیرہ ہوتا تھا تو مواقع قبال سے جو خبریں آتی تھیں بعض لوگ بلا تحقیق ان کومشہور کر دیتے تھے، اور اگر بیلوگ رسول اور جوان میں ایسے امور سمجھتے ہیں ان کے حوالہ پر رکھتے تو ان میں جو اہل استنباط ہیں اس کو وہ حضرات بہوان لیتے کہ کون قابل اشاعت ہے کوئ نہیں۔

و يكفئے يهال"يستنبطونه منهم" فرمايا اور "من تبعيضيه" ہے۔

جس کے معنی یہ ہوئے کہ بعض لوگ ایسے ہیں جو اہل استنباط ہیں سب نہیں۔ حالانکہ جنگ کی خبریں کوئی احکام شرعیہ کی قشم سے نہ تھیں بلکہ واقعات حسیہ تھے جو احکام کے مقابلہ میں دشوار فہم نہیں تو جب معمولی واقعات حسیہ کے متعلق قوت استنباط کا اثبات صرف بعض لوگوں کے لئے کیا گیا ہے تو موٹی بات ہے کہ قرآن وحدیث سے احکام استنباط کرنا تو بدر جہامشکل ہوگائی کا اہل ہر محض کیسے ہوسکتا ہے۔

(الافاضات جلد • اصفحه ۲۱۵)

#### مجتهداب موسكت بين يالبين؟

فرمایا مجہداب بھی ہوسکتے ہیں گر ہوئے نہیں جیسے حفرت عیسیٰ علیہ السلام بے
ہاپ کے پیدا ہوئے پھرکوئی نہیں ہوا گواب بھی اللہ تعالیٰ کوقدرت ہے کہ بے باپ
کے پیدا کر دیں یہ محال نہیں ہے لیکن اللہ تعالیٰ نے پھراییا کیا نہیں۔ لیکن نہ کرنے
سے ان کی قدرت تھوڑا ہی بند ہوگئی۔ اللہ تعالیٰ کی حکمت اور عادت شریفہ یہ ہے کہ
جب کسی چیز کی ضرورت ہوتی ہے اس وقت اس کو پیدا کر دیتے ہیں۔ اس وقت احکام
مدون نہیں تھے (اس لئے اس وقت مجہدین کی ضرورت تھی) اور اب مدون ہو گئے۔

مدون نہیں تھے (اس لئے اس وقت مجہدین کی ضرورت تھی) اور اب مدون ہو گئے۔

اب تو بس بیکافی ہے کہ ان کا اتباع کرو۔ اب کیا ضرورت ہے کہ مجہدین پیدا کئے جائیں یہ ہے اس کا رازلیکن بیری کھی حکمت ہے اللہ تعالیٰ کی حکمت قطعی طور پر کون سمجھ میں سکتا ہے تقریب فہم کے لئے کہہ دیا جاتا ہے کہ اس میں بیر راز ہے تا کہ سمجھ میں آجائے۔

عرض کیا گیا کہ ایک زمانہ میں دو مجتہد بھی ہو سکتے ہیں؟ فرمایا کہ کیوں نہیں کیا ایک زمانہ میں دو پہلوان نہیں ہوتے اس زمانہ میں بھی سینکڑوں مجتہدین تھے لیکن خدا کی مصلحت کہ ان کا مذہب چلانہیں اور ان چار اماموں کا چل گیا باوجود یکہ اس کے لئے نہ کوئی پروپیگنڈا کیا گیانہ کوئی خاص اہتمام۔ (الافاضات جلدہ صفحہ ۹)

#### مهم میں اور مجہدین میں فرق

(غیرمقلدین) کہتے ہیں کہ جب قرآن وحدیث موجود ہے پھر کسی کی تقلید کی ضرورت ہی کیا ہے۔ قرآن وحدیث سے خود ہی احکام معلوم کر سکتے ہیں گریہیں و کیسے کہ نہم کی بھی ضرورت ہے۔ ہم لوگوں میں یہ صفات تو موجود ہی نہیں تقوی کی طہارت، خشیت، اخلاص ،صدق، ان (اوصاف) سے نہم میں نورانیت پیدا ہوتی ہے اور ان کے دقائق منکشف ہوتے تھے۔ اور ان کے دقائق منک ذہمن پہنچ جاتا تھا۔ (الافاضات جلد اصفی ۲۰۵)

### سلامتی اسی میں ہے کہ اجتہاد کی اجازت نہ دی جائے

آئ کل جولوگ اجتہاد کے مدی ہیں ان سے ایسی فاحش غلطیاں ہوتی ہیں کہ ہر شخص کا قلب ان کے غلط ہونے کوشلیم کرتا ہے۔ جیسے کہ آج کل کوئی کچھ سندیں بنا کر محدث بننا چاہے تو اس کی محد عیت تشلیم نہیں کی جاتی۔ آج کل تو سلامتی اس میں ہوا ہے کہ اجتہاد کی اجازت نہ دی جائے۔ نظم دین جو کچھ ہوگیا ہے اس سے اس میں بروا خلل پڑتا ہے۔ میں تو کہتا ہوں آج کل وہ زمانہ ہے کہ اگر کسی کام کو درجہاولویت پر خلل پڑتا ہے۔ میں تو کہتا ہوں آج کل وہ زمانہ ہے کہ اگر کسی کام کو درجہاولویت پر

برنے میں عوام کے فساد کا احتمال ہوتو اس وفت خلاف اولی کرنے والا مثاب (مستحق تواب) ہوگانظیراس کی قصہ طیم ہے جو حدیث میں موجود ہے۔

اور بی تو یہ ہے کہ ائمہ جمہدین ہی نے دین کی حقیقت کو سمجھا ہے ہیں جولوگ تارک تقلید ہیں وہ کہنے کو تو ائمہ کے خلاف ہیں مگر در حقیقت دین کے خلاف ہیں (کیونکہ) اس کی بنا صرف خود رائی اور اتباع ہوا اور اعجاب پر ہے۔ سب جانتے ہیں کہ یہ سب مہلک چیزیں ہیں جس کا جی چاہے تجربہ کرکے دیکھ لے تارکین تقلید میں اکثر یہ دونوں مرض رگ و پے میں تھسے ہوتے ہیں۔ ہماراعلم پھے بھی نہیں ہم سے اکثر یہ دونوں مرض رگ و پے میں تھسے ہوتے ہیں۔ ہماراعلم پھے بھی نہیں ہم سے بروں نے اور ان لوگوں نے جن کاعلم مسلم ہے کیوں تقلید کو اختیار کیا ہے اس لئے کہ ہماری را۔ یم تہم اور غلط ہے تقلید شخصی چھوڑ کر گنجائش نکالی جائے تو نتیجہ اس کا بہت ہی جلد آزادی نفس پیدا ہوجا تا ہے۔ (حس العزیز جلد ہم شفرے میں)

ابن تیمیداورابن قیم استادشاگرد بین دونوں بڑے عالم بین بعض افاصل کا قول ہے کہ "عِلْمُهُمَا اسکٹر مِنْ عَقْلِهِمَا" ایسامحقق کسی بات میں ائمہ مجتهدین کے خلاف کرے تو مضا لقہ نہیں اور بیتھوڑا ہی ہے کہ بولنے کی تمیز نہیں اور ائمہ کے مندآنے گئے۔ (حن العزیز جلد ۲۵۸ فی ۲۵۸)

#### أيك المتحان

رہاس دعویٰ کا جوت کہ ان پر اجتہاد ختم ہوگیا ہے ہے کہ ائمہ کے فقہ کو عارضی طور پر الگ رکھ دیجئے اور قرآن و حدیث سے خود مسائل کا استنباط شروع کیجئے اور ایک معتذبہ مقدار مسائل کی جمع کر لیجئے پھر اس کو فقہ منقولہ سے ملا کر دیکھئے اپنی غلطیاں آپ کوخود معلوم ہو جائیں گی۔ اور آپ بے ساختہ بول اٹھیں گے کہ جمجے استنباط وہی ہے جو فقہ میں (ائمہ سے منقول) ہے علاوہ اس کے آج کل عافیت بھی اسی میں ہے کہ قرآن و حدیث سے استنباط کی اجازت نہ دی جائے ورنہ ہوی (خواہش نفس) اور قرآن و حدیث سے استنباط کی اجازت نہ دی جائے ورنہ ہوی (خواہش نفس) اور

- ﴿ الْمَشَوْمَ بِيَكُلْثِيرًا ﴾

رائے کا وہ غلبہ ہے کہ معاذ اللہ (وعظ الصالحون صفحہ ۳۱)

#### غير مجتهزين كے اجتهاد كى مثال

آج کل کے استنباطات دیکھے جائیں تو معلوم ہو جاتا ہے کہ ہماری فہموں میں کس قدر بھی ہے اہل حدیث کے استنباط بعض مسائل میں دیکھئے کس قدر لغو ہیں مثلاً ایک صاحب نے حدیث "حَتّی یَجِدَ دِیْحًا اَوْ یَسْمَعَ صَوْتًا" ہے استدلال کیا اگر رہے خارج ہولیکن بد ہویا آ واز نہ ہوتو اس سے وضو ہیں ٹوٹنا علی ہذا ایسے ایسے بہودہ مسائل ہیں کہ من کر ہنسی آتی ہے۔ (حن العزیز جلد مصفحہ ۵)

ایک غیرمقلدصاحب نماز میں بحالت امامت کھڑے کھڑے جھوما کرتے تھے جب نماز سے فارغ ہو چکے تو ایک صاحب نے جو لکھے پڑھے تھے پوچھا کہ نماز میں بیر کت کسی ؟ کہا حدیث شریف میں آیا ہے۔ انہوں نے کہا کہ بھائی ہم نے تو آج تک بھی ایسی حدیث نہ پڑھی نہ دیکھی نہ تی جس کا یہ مطلب ہو کہ ہل کے نماز پڑھولاؤ ہم بھی دیکھیں وہ کون می حدیث نہ بڑھی نہ دیکھی نہ تی جس کا یہ مطلب ہو کہ ہل کے نماز پڑھولاؤ ہم بھی دیکھیں وہ کون می حدیث ہے اور کس کتاب میں ہے (امام صاحب نے) ایک حدیث کی مترجم کتاب لا کر دکھائی اس میں حدیث تھی "اِذَا أمَّ اَحَدُ کُمْ فَلْیُحَقِّفُ" اور ترجمہ لکھا تھا کہ جب امامت کر بے تو ہلکی نماز پڑھے آپ نے لفظ ہلکی بمعنی خفیف کو ہلکے بمعنی حرکت پڑھا اور ہلنا شروع کر دیا یہ حقیقت تھی ان کے اجتہادی۔

(الافاضات جلداصفحه٢١٥)

#### أبيب مكالمه

ایک غیر مقلد نے مجھ سے ریل میں پوچھا کہ اجتہاد کیا ہوتا ہے؟ میں نے کہا مہمیں کیا سے بعد لگ میں ہے کہا مہمیں کیا سمجھاؤں میں تم سے ایک مسئلہ پوچھتا ہوں اس کا جواب دواس سے پنة لگ جائے گا۔

مجتنی صفتیں امامت کے لئے قابل ترجیح ہوسکتی ہیں دونوں میں برابر موجود ہیں دونوں سوكرا مخصاتوان ميں ايك كونسل جنابت كى حاجت ہوگئى اور سفر ميں ايسے مقام پر تنھے جہاں پائی نہ تھا جب نماز کا وفت آیا تو دونوں نے تیم کیا ایک نے عسل کا ایک نے وضو کا بتاؤ اس صورت میں امامت کے لئے دونوں میں کون زیادہ مستحق ہوگا غیرمقلد صاحب نے فوراً جواب دیا کہ جس نے وضو کا تیم کیا ہے وہ زیادہ مستحق ہوگا کیونکہ اس کوحدث اصغرتھا اور دوسرے کوحدث اکبراوریا کی دونوں کو بکساں حاصل ہے مگرنایا کی ایک کی برهی ہوئی تھی۔ حدث اصغروالے کی یا کی زائد اور قوی ہوئی میں نے کہا مگر ففہاء کی رائے اس کےخلاف ہے وہ کہتے ہیں کہ جس نے عسل کا تیم کیا ہے اس کو امام بنانا جائے کیونکہ یہاں اصل وضو ہے اور تیم اس کا نائب ہے۔اس طرح عسل اصل ہے اور تیم اس کا نائب ہے اور عسل افضل ہے وضویت اور افضل کا نائب بھی الصل ہوتا ہے توعسل کا تیم بھی افضل ہوگا۔ وضو کے تیم سے لہٰذا جس نے عسل کا تیم م كياوه اقوى في الطهارة ہوگا بيرايك ادني نمونه ہے اجتہاد كا بين كرغير مقلد صاحب كو حیرت ہوگئ اور کہا کہ واقعی تھم یہی ہونا جائے میری رائے غلط تھی۔

(افاضات جلده صفحه ۲۰۵)



## مراباب الله

## فياس كابيان

## قياس كى تعريف اوراس كى حقيقت

فقہ میں قیاس کے معنی ہے ہیں کہ ایک تھم کو منصوص سے غیر منصوص کی طرف باشتراک علت متعدی کرنا سو بیتھم رائے کا نہیں ہے بلکہ نص کا ہے ہاں اس میں علت کا تلاش کرنا جس کی وجہ سے وہ تھم منصوص ہے غیر منصوص کی طرف متعدی کیا گیا ہے اجتہاد سے ہوا ہے بید حقیقت ہے قیاس کی۔ (وعظ الصالحوں صفحہ ۳)

#### حرام قیاس اور ناجائز رائے

بعض قیاس کوحرام کہا جا سکتا ہے جیسا میں نے کیا تھا یعنی نص کے مقابلہ میں ورنہ قیاس شرعی کوحرام کہنا تمام امت کی تصلیل ہے کیونکہ تمام ائمہ جمہتدین کے تمام فقادی کوجمع کر کے دیکھئے اس میں زیادہ حصہ قیاسات واجتہا دات ہی کا ہے خودصحابہ کو دیکھئے زیادہ ترفقے قیاس ہی پر مبنی ہیں البتہ وہ قیاس نصوص پر مبنی ہے۔

(الإفاضات جلد ٢صفحة ٣١٣)

جس رائے کو دخل دینے سے منع کیا جاتا ہے اور جس کی مذمت ہے وہ وہ ہے کہ وی سے کہ میں کافی سمجھا جائے ۔ اور فقہاء کا قیاس اس طرح کانہیں ہے۔ (وعظ الصالحون صفحہ ۳)

### قیاس اور رائے کا فرق

قیاس میں اور اس رائے میں جس کی مذمت کی جاتی ہے کئی طرح سے فرق ہے۔ ایک بید کہ اس سے (قیاس سے) اس وفت کام لیا جاتا ہے جب کسی چیز میں تھم منصوص موجود نہ ہو۔ اور اگر کوئی نص خبر احاد کے درجہ میں بھی موجود ہوتو اس سے کام نہیں لیا جاتا نص ہی پڑمل کیا جاتا ہے۔

### قياس مظهر موتاب نه كه مثبت

فقہاء قیاس کوصرف مظہر کہتے ہیں مثبت نہیں کہتے۔ یعنی فقہاء کہتے ہیں کہ قیاس اس حکم کو ظاہر کرتا ہے جو چھپا ہوا تھا۔ اصل حکم نص کا ہے جو مقیس علیہ کے بارے میں ظاہر تھا کیونکہ نص اس کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ اور مقیس کے بارے میں فظاہر تھا کیونکہ نص اس کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ اور مقیس کے بارے میں فلاہر نہ تھا مگر در حقیقت ثابت تھا کیونکہ اس میں بھی حکم کی علت موجود تھی اس کو ان کے فلاہر نہ تھا مگر در حقیقت ثابت تھا کیونکہ اس میں بھی حکم کی علت موجود تھی اس کو ان کے قیاس نے فلاہر کر دیا تو حکم در اصل نص کا ہے قیاس نے کوئی نیا حکم ایجاد نہیں کیا۔

قیاس نے ظاہر کر دیا تو حکم در اصل نص کا ہے قیاس نے کوئی نیا حکم ایجاد نہیں کیا۔

### ابل الرائے كامصداق

اہل الرائے کی حالت یہ ہے کہ نص صرت کے اور قطعی میں بھی تاویل کر لیتے ہیں گر رائے کو چھوڑ نانہیں چاہتے (لیعنی نص کے ہوتے ہوئے بھی قیاس کر لیتے ہیں)۔ رائے کو چھوڑ نانہیں جاہتے (لیعنی نص کے ہوتے ہوئے بھی قیاس کر لیتے ہیں)۔ (الصالحون صفحہ ۴۳)

## امام ابوحنیفه ایل الرائے بیس بیں

(کیونکہ) امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالی قیاس اس وقت کرتے ہیں جب کوئی حدیث موقوف بعنی اثر بھی نہ ملے اور دیگر ائمہ اس کی چنداں ضرورت نہیں سمجھتے وہ حدیث موقوف برقیاس کوراج رکھتے ہیں۔(الصالحون صفحہ ۲۸)

حدیث موقوف برقیاس کوراج رکھتے ہیں۔(الصالحون صفحہ ۲۸)

- المشارک میں میں کی میں کوراج کی میں کا میں کی جنداں میں کی جنداں کی جنداں میں کی جنداں میں جب کوئی کے میں کی کا میں کی جنداں میں کی جنداں میں جب کوئی کے میں کی جنداں میں کی جنداں میں جب کوئی کے میں کی جنداں میں کی جنداں میں جب کوئی کے میں کی جنداں میں کی جنداں میں جب کوئی کی جنداں میں جب کوئی کے میں کی جنداں میں جب کوئی کی جنداں میں جب کی کے دور کے میں کی جنداں میں جب کی جنداں میں جب کی جب کی جب کی جب کی کے دور کے میں کی جنداں میں جب کی کی جب کی کی جب کی کی جب کے جب کی جب کی

امام صاحب حدیث ضعیف پر بھی قیاس کو مقدم نہیں رکھتے۔ جو شخص حدیث ضعیف کو بھی قیاس پر مقدم رکھے وہ کس قدر عامل بالحدیث ہے اس کو اہل الرائے کیونکر کہہ سکتے ہیں)۔(حن العزیز جلد م صفحہ ۳۱۵)

### حدیث وفقہ بھی قرآن ہے معانی قرآن کے درجات

معانیٰ قرآن کے بہت سے درجات ہیں بعض معانی تو رسول الدُصلی اللہ علیہ وسلم ہی سمجھ سکتے ہیں غیر رسول نہیں سمجھ سکتا۔ ان معانی کوحضور نے بعض احادیث میں ہیان فرمایا ہے اور بعض معانی کوحضور کے بعد صرف مجہدین ہی سمجھ سکتے ہیں۔

جن معانی کو مجتمدین نے سمجھا ہے وہ فقہ کے باب میں مدون ہیں۔ اور بعض معانی کوتمام اہل علم سمجھ لیتے ہیں۔ اور بعض کونز جمہ کے بعدعوام بھی سمجھ سکتے ہیں۔ معانی سے تعدیمار سکتے ہیں۔ اور بعض کونز جمہ کے بعدعوام بھی سمجھ سکتے ہیں۔

اس تقریر سے معلوم ہوگیا کہ حدیث وفقہ بھی قرآن ہی ہے۔ بعض احکام تو بلا واسطہ اور بعض بواسطہ کلیات مدلولہ قرآن کے جن سے جمیت حدیث وفقہ کی البت ہے پس سب قرآن ہوا مگر دوسرے لباس میں پس یوں کہنا چاہئے کہ «عِبَادَ اتّنا مَشَنّی وَ حُسْنُكَ وَاحِدٌ وَكُلٌّ إِلَی ذَاكَ الْجَمَالِ یُشِیْرُ" اور لباس کے بدلنے سے گو تشخص بدل جاتا ہے مگر شخص کے بدلنے سے ذات نہیں بدتی جیسا کہ بعض حقاء کا قول ہے اور اس یران کے یاس کوئی دلیل نہیں محض دعویٰ ہے۔

پس حدیث وفقہ بھی قرآن ہی ہے گولباس دوسرا ہے۔ اور فقہ میں جومسائل منصوصہ قرآن ہیں وہ تو قرآن ہیں ہی۔ مسائل قیاسیہ مستنظم من القرآن بھی قرآن ہی ہیں ہی ۔ مسائل قیاسیہ مستنظم من القرآن بھی قرآن ہی ہیں کہ "القیاس مظہر لا مثبت" کہ قیاس سے کوئی نئ بات ثابت نہیں ہوتی بلکہ قرآن وحدیث کی مراد ظاہر ہوتی ہے۔ اور کلیات کے واسطے بات ثابت ہی قرآن ہیں۔ (البلغ جلد ۱۳۱۳ منے ۱۳۵۸)



# مي تيراباب الله

# اجتهادى اختلاف كابيان

### مجتهدين مين اختلاف كيول موا؟

دو محقق جوانہاء درجہ کے محقق ہوں بہت کم ایک بات پر متفق ہو سکتے ہیں، یہ بات ظاہراً بعیدی معلوم ہوتی ہے کیکن بالکل صحیح ہے۔ اور یہ پچھ دین ہی پر موقوف نہیں دنیا کی باتوں میں بھی دیچے کسی فن کو اٹھا کر دیکھئے دو محقق کی رائے بھی موافق نہ ہوگی۔ طبی مسائل میں جالینوں کی شخقیق اور ہے اور شخ کی اور ہے، اور بقراط کی اور ہے یہ اختلاف کیوں ہے؟ ظاہر ہے کہ یہ سب ائم فن شھاور ان کو .....طب کی ترق کی کوشش تھی، طب کے ساتھ ان کو عداوت نہ تھی پھر ان اختلاف کے کیا معنی؟ انصاف کی نظر سے دیکھا جائے تو یہ اختلاف اسی اصول پر بہنی ہے۔ کہ دو محقق کی رائے متفق کی نظر سے دیکھا جائے تو یہ اختلاف اسی اصول پر بہنی ہے۔ کہ دو محقق کی رائے متفق نہیں ہوتی۔ ائمہ و مجہدین کا اختلاف اسی قسم کا ہے۔ (حن العزیز جلد ہم صفحہ ۴۳۲)

### اختلاف بين الائمة كے اسباب

وجوہ اختلاف کا احصار مشکل ہے، محققین حقیقت کو سمجھنا چاہتے ہیں اور حقیقت کے بہت سے پہلوہوتے ہیں، اور احاطہ سب پہلووں کا بیخدا کا کام ہے، تو ایک ایک پہلو پر نظر جاتی ہے اس لئے ایک دوسرے سے اتفاق نہیں کرتا۔

(حسن العزيز جلد اصفحه ١٣١٧)

ٔ شریعت میں دوشم کی چیزیں ہیں ایک تو وہ چیزیں ہیں جومقصود ہیں اور ایک وہ بین جومقصودنهیں ہیں زائد ہیں مگر محمود ہیں لیکن یہاں مجتبد کی ضرورت ہوگی کہ وہ تمیز کرے کہ کون مقصود ہے اور کون مقصود نہیں میہ ہر حض کا کام نہیں ....سنن میں امتیاز کرنا کہ شارع کے نزدیک مقصود کون ہے اور غیر مقصود کون ہے بیام مجتهدین کا ہے ہر مخص کا کام نہیں اور بھی اجتہاد میں اختلاف بھی ہوتا ہے۔ چنانچے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے رفع بدین ثابت ہے اور عدم رفع بھی ثابت ہے اب یہاں مجتهدین کا اختلاف ہوا ایک مجہز سمجھے کہ رفع مقصود ہے اور ترک رفع جو فرمایا تو بیان جواز کے کئے ہے مقصود نہیں۔اور ایک مجتہدعدم رقع کے قائل ہیں وہ کہتے ہیں کہنماز میں سکون حاہئے چنانچہ حدیث میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ سے فرمایا کہ ربیہ حمہیں کیا ہو گیا کہتم نماز میں ہاتھ اٹھاتے ہو (بعنی سلام کے وقت) نماز میں سکون اختیار کرو۔ پس مقصود عدم رقع ہے۔ اور رقع بیان جواز کے لئے فرمایا۔ اب جنہوں نے رقع کومقصود سمجھا ہے تو وہ اس میں یوں کہتے ہیں کہ بیر رقع جس میں منع فرمایا ہیروہ تہیں ہے جورکوع میں جانے اور اس سے اعضے کے وفت کیا جاتا ہے بلکہ ریہ وہ رفع ہے جوسلام پھیرتے وقت کیا جاتا تھا جیسا کہ بعض حدیثوں میں اس کی تضریح ہے کہ صحابه جب نماز كاسلام پھيرتے تو ہاتھ اٹھا كركتے "السلام عليكم ورحمة الله" یہ ممانعت حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر فرمائی۔

ہم اس بارے میں یوں کہتے ہیں کہ مانا کہ اس سے وہی رفع مراد ہے گراس سے ایک بات تو ضرور نکلی کہ اصل مطلوب نماز میں سکون ہے اور رفع اس کے خلاف ہے ایس مواقع مختلف فیہا میں بھی رفع مقصود نہ ہوگا کیونکہ وہ نماز کی اصلی حالت یعنی سکون کے خلاف ہے اور عدم رفع چونکہ سکون کے موافق ہے اس لئے وہ مقصود ہوگا۔
سکون کے خلاف ہے اور عدم رفع چونکہ سکون کے موافق ہے اس لئے وہ مقصود ہوگا۔
(التبلیخ احکام المال جلدہ اصفحہ ہے)

جہاں کہیں اختلاف ہوا ہے اس وجہ سے ہوا ہے کہ ایک نے ایک چیز کومقصود

سمجھا اور ایک نے دوسری چیز کومثلاً آمین کہنا ایک مجہد کی رائے ہے کہ مقصود آمین کیار کر کہنا ہے اور انتفاء جو ہوا ہے تو وہ بیان جواز کے لئے۔اور ایک مجہد کی رائے ہے کہ مقصود اخفاء ہے کیونکہ بید دعاء ہے اور دعا میں اخفاء مقصود ہے۔اگر پکار کر بھی کہد دیا تو وہ اس کئے تا کہ معلوم ہو جائے کہ آپ بھی امین کہا کرتے ہیں جسے بھی بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس حکمت سے سری نماز میں ایک آبت پکار کر پڑھ دی ہے تعلیم کی غرض سے۔ایک مجہد کی رائے یہ ہے اور ایک کی وہ رائے ہے۔ یہ اختلاف کس وجہ سے کہ ایک نے ایک چیز کومقصود سمجھا اور دوسرے نے دوسری چیز کو وجہ سے کہ ایک نے ایک چیز کومقصود سمجھا اور دوسرے نے دوسری چیز کو اگر اس کو پیش نظر رکھا جائے تو آپس میں لڑ ائی جھڑ ہے۔ یہ کا خاتمہ ہو جائے۔ بس یہ اگر اس کو پیش نظر رکھا جائے تو آپس میں لڑ ائی جھڑ سے نہ کا خاتمہ ہو جائے۔ بس یہ رائے ہے اختلاف ہوا ہے۔

(احكام المال صفحة المالتبليغ)

بعض وقت رائے کا اختلاف موضع کے اختلاف سے بھی ہوسکتا ہے چنانچہ امام شافعی رحمہ اللہ تعالی صاحب کا فقہ جدید اور ہے قدیم کے منفیط کرنے کے بعد انہوں نے معرکا سفر کیا تو بہت سے اقوال میں تغیر کرنا پڑا جیسا کہ فقہ جانے والوں سے پوشیدہ نہیں اس کی وجہ یہ نہیں کہ سفر کرنے سے دلیلیں بدل گئیں بلکہ وجہ یہ ہے کہ سفر سے لوگوں کے حالات کا تجزیہ مزید حاصل ہوا جس سے بہت سے مواقع حرج کے معلوم ہوئے جو پہلے معلوم نہ تھے پہلے تھم کچھاور تھا اور حرج معلوم ہونے کے بعد وہ تعموم ہونے کے بعد وہ تعمم بدلنا ضروری ہوا اس طرح بہت ہی رایوں میں اختلاف کا احصاء مشکل ہے۔ لوگوں نے اس کے واسطے قواعد منضبط کئے ہیں لیکن وہ قواعد محیط احصاء مشکل ہے۔ لوگوں نے اس کے واسطے قواعد منضبط کئے ہیں لیکن وہ قواعد محیط نہیں۔ (انٹرف الجواب جلدا صفح ۲۵)

بعض اوقات قواعد فقہیہ کسی خاص واقعہ میں متعارض ہوجاتے ہیں، ایک عالم کی نظر ایک ضابطہ پر ہوتی ہے۔ اس لئے نظر ایک ضابطہ پر ہوتی ہے۔ اس لئے اختلاف رائے پیدا ہونا ناگر پر ہوجا تا ہے۔ سورہ عبس ونولی میں جس واقعہ کے متعلق اختلاف رائے پیدا ہونا ناگر پر ہوجا تا ہے۔ سورہ عبس ونولی میں جس واقعہ کے متعلق

- ﴿ لَا نَصَرُبَ الشِّيرُانِ ﴾

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر عناب آیا کہ آپ نے ایک غریب نابینا مسلمان کی طرف زیادہ توجہ کیوں فرمائی یہاں بھی یہی صورت پیش آئی کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش نظریہ قاعدہ تھا کہ اصول دین کی تعلیم مقدم ہے فروع کی تعلیم پر .....اس کے بالمقابل ایک دوسرا ضابطہ تھا جس پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس وقت نظر نہ گئی وہ یہ کہ وہ کام مقدم رکھنا چاہئے جس کا نقع متوقع اور اس کے کامیاب ہونے کی امید زیادہ ہو بہ تقابلہ اس کام کے جس کا نقع موہوم اور کامیابی کی توقع کم ہو یہاں معاملہ ایسابی تھا کہ روساء مشرکین کے لئے تعلیم اصول کا اثر موہوم تھا اور مسلمان کے لئے تعلیم فروع کا نفع یقینی اس لئے قرآن کریم نے اس کو ترجے دی۔ اور عتاب اس پر جو کہ کار قابل سے اس کے جس کا نقع موہوم اور کاس عیم الامت صفحہ ۱۵)

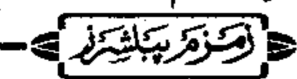
### اسباب اختلاف كالحصاء كمكن تبيس

غرض وجوہ اختلاف کا احصاء مشکل ہے۔ ابن تیمیہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی ایک کتاب ہے "دفع المملام عن الائمة الاعلام" اس میں انہوں نے ثابت کیا ہے کہ وجوہ ولالت کے اس قدر کثیر ہیں کہ می مجہد پر بیالزام سیح نہیں ہوسکتا کہ اس نے حدیث کا انکار کیا۔ بیکتاب و یکھنے کے قابل ہے۔ (حسن العزیز جلد مصفحہ ۱۳۵۸)

### مجتهدين كااختلاف رحمت ہے

علماء امت کے درمیان رایوں اور اس کی بناء پر اجتہادی مسائل میں اختلاف ایک امر فطری ہے، اور حضرات صحابہ و تابعین کے زمانہ ہے ہوتا چلا آیا ہے۔ ایسے اختلاف کو حدیث میں رحمت کہا گیا ہے۔

اختلاف ندموم جس سے بیخے کی ہدایت قرآن وسنت میں وارد ہے وہ اختلاف ہے جو اغتلاف ہے جو اغتلاف ہے جو اغراض و ہواءنفسانی پر مبنی ہو، یا جس میں حدود اختلاف سے تجاوز کیا گیا ہو۔ ہے جو اغراض و ہواءنفسانی پر مبنی ہو، یا جس میں حدود اختلاف سے تجاوز کیا گیا ہو۔ (بجاس عیم الامت صفحہ ۲۳۸)



#### مجہدین اور علماء کے اختلاف کی وجہ سے برگمان ہونا سیجے نہیں برگمان ہونا سیجے نہیں

مگرآج کل لوگوں نے اس اختلاف کو بھی طبقہ علماء سے بدگمانی پیدا کرنے کے کام میں استعال کر رکھا ہے اور سیدھے سادھے عوام ان کے مغالطہ میں آکر یہ کہنے لگے جب علماء میں اختلاف ہے تو ہم کدھر جائیں۔ حالانکہ دنیا کے کاموں میں جب باری کے علاج میں ڈاکٹروں کی موں کے درمیان اختلاف ہوتا ہے تو اس میں عمل کے لئے اپنا راستہ تلاش کر لیتے ہیں۔ اور اس اختلاف کی بنیاد پر سب ڈاکٹروں کے میکموں سے بدگمان نہیں ہوجاتے۔ (بجاس کی مالامت صفی ۱۲۳۸)

# محققین کی شان اوران کی بہجان

مخقفین کی شان یہی ہوتی ہے کہ حقیقت کو سمجھنا چاہتے ہیں۔ اور حقیقت کے بہت پہلو ہوتے ہیں۔ اور حقیقت کے بہت پہلو ہوتے ہیں اور احاطہ سب پہلووں پر خدا کا کام ہے تو ایک ایک پہلو پر نظر جاتی ہے اس لئے ایک دوسرے سے اتفاق نہیں کرتا۔

ائمہ جمہدین کا اختلاف ای شم کا ہوتا ہے کہ آپس میں اتنا اختلاف ہے کہ ایک صاحب ایک چیز کوفرض کہتے ہیں اور دوسرے ای کوحرام کہتے ہیں بیہ کتنا برا اختلاف ہے مگر ساتھ ہی اس کے بیرحالت بھی انہیں کی ہے کہ امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کا ادب امام ابو حنیفہ کے ساتھ مشہور ہے۔ دیکھئے اتنا اختلاف اور اتنا اتحاد محقق ہمیشہ وسیع النظر ہوتا ہے۔ (حن العزیز جلد ہم صفحہ میں)

### مجتهدين نے فرضی مسائل کيوں وضع کئے

حفرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے جب کوئی بات پوچھی جاتی تو فرماتے کہ بیہ واقعہ ہوا ہے یانہیں اگر کہا جاتا کہ ہیں ہوا ہے اور ایسے ہی فرضی صورت ہے تو پوچھنے ۔۔ ﴿ وَمُؤْرِّرَ بِبَاشِیَ لَرِ ﴾ سے منع فرماتے تھے کہ غیر واقعہ میں کیوں پڑے وقت پر کوئی ضرور بتلانے والامل ہی جائے گا اور وقوع کے وقت سوچنے سے بات سمجھ میں آ ہی جاتی ہے اور حق تعالی تائید فرماتے ہیں۔

اوراگرکوئی شہر کرے کہ مجتمدین نے کیوں فرضی صور تیں نکال کرفتو ہے لکھے تو اس کا جواب یہ ہے کہ مجتمدین کواس ضبط کی ضرورت تھی اگر احکام ظاہری ضبط نہ ہو جاتے تو دین بالکل گڑ برد ہو جاتا۔ اب دین منضبط ہو چکا اب فرضی صورتوں کے جاتے تو دین بالکل گڑ برد ہو جاتا۔ اب دین منضبط ہو چکا اب فرضی صورتوں کے تراشنے کی ضرورت نہیں جب واقعہ پیش آئے گا کوئی بتلانے والامل جائے گا۔ تراشنے کی ضرورت نہیں جب واقعہ پیش آئے گا کوئی بتلانے والامل جائے گا۔

#### مجهتدين كااحسان

بڑی غنیمت ہے کہ وہ حضرات دین کو مقع کر کے مدون کر گئے، اطمینان سے بیٹے بس ان کی تقلید کئے جائیں اسی میں سلامتی ہے۔ اول تو فہم نہیں دوسرے تدین نہیں اب اگر اجتہاد کی اجازت ہوتی تو رات دن اپنے نفس کے موافق مسئلے نکالا کرتے۔ (حسن العزیز جلداصفی ۱۳۳)

### فرض واجب كي تقتيم بعد ميں كيوں ہوگئي

اگرلوگ صحابہ کرام کے طرز پر ہتے یعنی عمل میں قصداً قصور نہ کرتے تو جبہدین کو بہت ی تحقیقات کی ضرورت نہ ہوتی مثلاً وضو کامل کیا کرتے ، نماز کامل پڑھا کرتے کسی جزء کو متروک یا مختل نہ کرتے تو اس تحقیق کی ضرورت نہ ہوتی کہ ان عبادات میں کیا فرض ہے کیا سبت ہے کیا مستحب ہے۔ مگر لوگوں نے جب عمل میں کوتاہی شروع کی مثلاً وضو میں کچھ عضو دھوئے کچھ نہ دھوئے ، تو مجہدین کو ضرورت پڑی کہ تحقیق کریں کہ کون فرض شیء ہے جس کے نہ ہونے سے مثلاً نماز نہیں ہوتی اور کون اس سے کم ہے کہ اس کے ترک سے فرض ادا ہوجائے گا۔ (کلم الحق سفی ۱۱۱)

### شاه ولى التدصاحب رحمه التدنعالي

شاہ ولی اللہ صاحب اسے بڑے محقق ہیں کہ بعض لوگوں نے ان کوغیر مقلد ہم ہیں کہ وہ ائمہ کی تقلید نہ کرتے تھے گریے غلط ہے وہ مقلد ہی ہیں گر مقلد محقق ہیں لکیر کے فقیر نہیں۔ جیسے سالکین و مجذوبین کے سلوک و جذب میں مراتب ہیں کہ بعض سالک مجذوب ہیں بعض مجذوب سالک محض ہیں بعض سالک محقق ہیں۔ سالک مجذوب ہیں تعض محقق محض سالک محقق میں بیسے ہی تقلید و تحقیق کے بھی مراتب ہیں کہ بعض مقلد محض ہیں بعض محقق محض محتید ہیں اور بعض مقلد محقق ہیں۔ تو شاہ صاحب مقلد محض نہ تھے بلکہ مقلد محقق سے اسے بی محتمد ہیں اور بعض مقلد محقق ہیں۔ تو شاہ صاحب مقلد محض نہ تھے بلکہ مقلد محقق سے اس کے بعض کوان پر غیر مقلدی کا شبہ ہوا۔ (حقوق الزوجین صفی کے ا



# 是是是

# تقليركابيان

# تقليد كى تعريف

تقلید کہتے ہیں کسی کا قول محض اس حسن پر مان لینا کہ بیددلیل کے موافق بتلا وے گا اور اس سے دلیل کی تحقیق نہ کرنا۔ (الاقتفاصفیہ)

تقلید کا مدارحسن طن پر ہے جس شخص کے متعلق بیگان ہوتا ہے کہ وہ دین کے معاملہ میں کوئی بات ہے دلیل شرعی کے نہیں کہتا اس کا اتباع کرلیا جاتا ہے اگر چہ وہ کوئی دلیل بھی مسکلہ کی بیان نہ کرے اس کا نام تقلید ہے۔ اور جس شخص کے متعلق یہ اعتقاد نہیں ہوتا وہ دلیل بھی بیان کرے تو بھی شہر ہتا ہے۔

حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے اپنے فادیٰ میں اور بعض رسائل میں مثلاً رسالہ مظالم میں محض احکام کھے ہیں کوئی دلیل نہیں لکھتے مگر غیر مقلد حضرات چونکہ ان کے معتقد ہیں کہ وہ بے دلیل بات نہیں کرتے اس لئے ان کی بات کو مانتے ہیں۔ تو حنفیہ کو بھی بیحق ہوئے مسائل پر بایں اعتقاد عمل کر حنفیہ کو بھی ہیں۔ تا ہوئی بات ہے کہ امام ابو صنیفہ کے بیان کئے ہوئے مسائل پر بایں اعتقاد عمل کر لیس کہ وہ کوئی بات ہے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ سائل کے اللہ کا کہ وہ کوئی بات ہے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ سائل کی بات ہے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ سائل کے اللہ کا کہ دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ سائل کی بات کے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ سائل کی بات کے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ سائل کی بات کے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ سائل کی بات کے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ سائل کی بات کی بات کی بات کی بات کی بات کو مائی کے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ کا کہ بیا کہ کا کہ دلیل نہیں فرمایا کی بات کی بات کی بات کی بات کو مائیل کی بات کی بات کو بات کے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس عیم الامت صفیہ کوئی بات کے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس علیم الامت صفیہ کی بات کی بات کے دلیل نہیں فیم کوئی بات کے دلیل نہیں فرمایا کرتے۔ (بجانس علیم الامت صفیہ کی بات ک

میرے دل میں تو تقلید کی تفسیر رہ ہے کہ ہم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث و ارشادات پر عمل کرتے ہیں اس تفسیر پر جو امام ابوحنیفہ نے بیان کی ہے کیونکہ وہ

ح (فَهَ زَمَ بِبَالِيْرَزَ ﴾

ہمارے نزدیک درایت وفقہ میں اعلی مقام پر ہیں اس کا کوئی انکار نہیں کرسکتا کیونکہ امام مصاحب کا فقیہ الامت ہونا تمام امت کوشلیم ہے ان کے علوم اس پر شاہر ہیں۔ صاحب کا فقیہ الامت ہونا تمام امت کوشلیم ہے ان کے علوم اس پر شاہر ہیں۔ (اشرف الجواب جلد اصفح ۱۲)

### سجات كصرف دوراسة شخفين ياتقليد

فرمایا کہ آیت قرآن 'لُو سُحنًا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا سُحنًا فِی اَصْحَابِ
السَّعِیْرِ ' بیاال جہنم کا قول ہے جوخود دخول جہنم کے وقت کہیں گے جس کا حاصل بیہ
ہے کہ اگر ہم دوصفتوں میں سے کسی ایک صفت کے بھی حامل ہوتے تو جہنم میں نہ
جاتے وہ بیہ کہ یا تو ہم دین کے عاملوں کی بات سنتے ، مانتے یا خودا پی عقل سے دین
کے احکام سمجھتے اس سے ثابت ہوا کہ نجات ان دونوں طریقوں پر منحصر ہے۔
کے احکام سمجھتے اس سے ثابت ہوا کہ نجات ان دونوں طریقوں پر منحصر ہے۔
(عبالس عیم الامت صفحہ ۲۹۹)

#### تقلير كي حقيقت

تقلیدی حقیقت بے بیس ہے کہ امام کے قول کو صدیث وقر آن سے زیادہ سمجھا جاتا ہے بلکہ یہ حقیقت ہے کہ ہم کوا تناعلم نہیں جتنا کہ ان فقہاء کو تھا جنہوں نے فقہ کو مرتب کیا نصوص سے، جس فہم اور احتیاط کے ساتھ وہ مسائل کا استخراج کر سکتے تھے ہم نہیں کر سکتے ۔ اس واسطے مسائل دریافت کرنے کے وقت امام کی روایت پوچھی جاتی ہے کہ انہوں نے اس کے متعلق کیا تحقیق کی ہے، اگر ان کی تحقیق ہماری تحقیق کے خلاف ہوتو اسی کو ترجیح دی جاتی ہے۔ اس کی مثال یہ ہے کہ ایک طالب علم سے ایک مسکلہ پوچھا جائے اور وہ اس کا جواب دے اور اس کی اس طالب علم کے خلاف ہوتو کس کو ترجیح جائے اور وہ جواب دے اور ان کی تحقیق اس طالب علم کے خلاف ہوتو کس کو ترجیح ہوگی۔ تو کیا اس کے میم عنی ہیں کہ جو معنی ہوتی نہوں کو جو وقت کی اس کا جواب دے اور اس کو کر جیح ہوگی۔ تو کیا اس کے میم عنی ہیں کہ جو معنی میں کہ وجووڑ میں وحدیث کو چھوڑ میں طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کو چھوڑ میں طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کو چھوڑ میں اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کو چھوڑ اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کو چھوڑ اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کو چھوڑ کے سے دور اس کو کہ اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کو جس کو کہ اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کے سے دور اس کو کہ اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کے سے دور اس کو کہ اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کے سے دور اس کو کہ اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کے سے دور اس کو کہ اس طالب علم نے سمجھا تھا، قرآن و حدیث کے سمجھا تھا، تو کہ کو سمجھا تھا، تو کہ کو کی کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کو ک

کر استاد کا انباع کیا اور قرآن و حدیث کو چھوڑ کر ان کا فتو کی تلاش کیا؟ نہیں بلکہ حقیقت اس کی بیہ ہے کہ قرآن و حدیث ہی کے فتو کی کی تلاش ہے اور اس کی انباع کا تھی میا جا تا ہے گراس کا حکم طالب علم کے پاس سیجے نہیں ملتا اس واسطے استاد کے پاس تھیم کیا جا تا ہے گراس کا حکم طالب علم کے پاس تھی نہیں ملتا اس واسطے استاد کے پاس حکم کو تلاش کیا جا تا ہے یہ حقیقت ہے تقلید ائمہ کی۔ (وعظ الصالحون سفی ۱۳)

## باوجود ذخیرہ احادیث پرنگاہ ہونے کے پھر بھی

### تقلید کیوں ضروری ہے

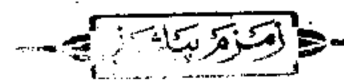
سیبھی ایک مثال سے سمجھ میں آئے گا وہ یہ کہ ایک تو قوت ابصار ہے اور ایک مبصرات ہیں تو فرض سیجے ایک شخص کانپور سے بھی نہیں نکلا اور زیادہ چیزوں کونہیں دیکھا مگر نگاہ اس کی نہایت تیز ہے کہ جس چیز کو دیکھتا ہے، اس کی پوری حقیقت سمجھ لیتا ہے گومبصرات اس کے کم ہیں۔

اورایک وہ مخص ہے جوتمام کلکتہ اور بمبئی پھرا ہوا ہے اور بہت ہی چیزیں دیکھیں مگر ہے چوندھا اس کے مبصرات زیادہ ہیں مگر ابصار کم ہے (بیعنی قوت بصیرت) اس لئے بیصاحب مبصرات صاحب ابصار سے افضل نہیں ہوسکتا۔

بس علم حقیقی ادراک کا نام ہے مدرکات کا نام نہیں ہے۔ علم کی تفسیر ادراک ہے نہ کہ مدرکات کی نام نہیں ہے۔ علم کی تفسیر ادراک ہے نہ کہ مدرکات پس مجہدین میں ادراک زیادہ تھا وہ اس میں بڑھے ہوئے تھے آگر چہسی کے مدرکات ان سے بڑھ جائیں مگر جو چیز ان کے پاس تھی وہ اس شخص کے پاس نہیں ہے۔ (حن العزیز جلد الصفح کے ا

### كياترك تقليد يمواخذه موگا؟

فرمایاترک تقلید برقیامت میں مواخذہ تو نہ ہوگا کیونکہ کسی قطعی کی مخالفت نہیں مگر بے برکتی اس میں یقینی ہے۔ (الکلام الحن صفحہ 12)



### بجائے صحابہ کے ائمہ کی تقلید کیوں ضروری ہے

ایک صاحب نے کہا کہ ایک غیر مقلد یوں کہتے تھے کہ ہم ابو صنیفہ کی تقلید کیوں کریں ہم صحابہ کی تقلید کیوں نہ کریں کیوں کہ اختلاف دونوں جگہ موجود ہے صحابہ میں بھی اختلاف تھا یہاں صاحبین نے اختلاف کیا ہے۔ قاضی خان میں کچھ ہے عالمگیری میں کچھ ہے۔ غرض اختلاف دونوں جگہ پر موجود ہے پھر ہم صحابہ ہی کی تقلید کیوں نہ کریں۔ کیا صاحبین نے امام صاحب کے خلاف نہیں کیا ہے کیا باوجود اس کے مصاحبین کی تو تقلید کریے۔ ہو مگر شافعی کی کیوں نہیں کرتے ؟

فرمایا کہ اصل ہے ہے کہ مصالحہ دینیہ سے اس کی ضرورت ثابت ہو چکی ہے کہ کل یا اکثر فروع میں کسی معین مجتمد کی تقلید ہونا چاہئے تو اس کے لئے مجتمد کے مذہب کا مدون و منضبط ہونا بھی ضروری ہے۔ اور صحابہ میں سے کسی کا مذہب اس طرح اصوا او فروعاً مدون ہی نہیں تو اگر صحابہ کی تقلید کی جائے گی تو ایک صحابی کی نہ ہوگی اور انکہ اربعہ کا مذہب مدون ہے۔ (حن العزیز)

### ائمہ کی تقلید قرآن وحدیث کی تقلید ہے

سیکوئی کیامل نہیں ہے دین کا، اہل اجتہاد نے من گھڑت باتوں پر بنانہیں رکھی ہے ان کے یہاں خودرائی کا تو کام ہی نہیں جیسے کہ جمہدین دوسروں کو پابند بناتے ہیں خود بھی پابند ہیں کوئی بات بلا حدیث وقر آن کے نہیں کہتے تو ان کی تقلید تقلید قر آن و حدیث ہوئی نام اس کا چاہے کچھر کھلو۔ جیسا ''صرف'' و''نخو'' پڑھنے والا اولاً تو مقلد فضی اور سیبویہ کا ہے لیکن اختی وسیبویہ خود موجد زبان نہیں بلکہ مقلد ہیں اہل زبان کا نہیں غلطی ہے کہ اس واسطہ صرف ونحو پڑھنے والا در حقیقت مقلد ہوا اہل زبان کا یہ سی غلطی ہے کہ مقلد فقہاء کوتو تارک قرآن وحدیث کہا جائے اور مقلد اختی وسیبویہ کوتارک زبان نہ مقلد فقہاء کوتو تارک قرآن وحدیث کہا جائے اور مقلد اختی وسیبویہ کوتارک زبان نہ

- ﴿ لَوَ كَوْرَبِ بَالْشِيرَ لِهِ ﴾

### ائمه كي تقليد كي معنى

تفسیر بیہ ہے کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث و ارشادات پر عمل کرتے ہیں اس تفسیر پر جو امام ابوحنیفہ نے بیان کی ہے کیوکہ وہ ہمارے نزدیک ورایت وفقہ کے اعلی مقام پر ہیں۔امام صاحب کا فقیہ الامت ہونا تمام امت کوشلیم

اتباع حدیث مقصود بالذات ہوگا اور امام ابوحنیفہ محض واسطہ فی اتفہیم ہوں گے۔ جوفض بلاواسط ممل بالحدیث کا دعوی کرتا ہے وہ حدیث کا اتباع ابنی فہم کے ذریعہ سے کرتا ہے اور یقیناً سلف صالحین کی فہم وعقل و ورع وتقوی و دیانت و امانت وخشیت و احتیاط ہمار ہے اور آپ سے زیادہ تھی تو بتلا ہے عمل بالحدیث کس کا کامل ہوا؟ آپ کا جو ابنی فہم کے ذریعہ سے حدیث پرعمل کرتے ہیں یا مقلد کا جوسلف کے ذریعہ سے حدیث پرعمل کرتے ہیں یا مقلد کا جوسلف کے ذریعہ سے حدیث کر اس کا فیصلہ اہل انصاف کریں گے۔ (اشرف الجواب جلدا صفح ۱۲۷)

#### تقليركامقصد

اصل دین قرآن و حدیث سے ہے اور تقلید سے بھی مقصود ہے کہ قرآن و حدیث مدین میں مقصود ہے کہ قرآن و حدیث پرسہولت وسلامتی سے عمل ہو۔ (الانتفاء صفحہ۸۵)

#### ائمہ کی تقلید کیا شرک فی النبوۃ کے مرادف ہے اطاعت کی دوسمیں اطاعت کی دوسمیں

اطاعت کی دونشمیں ہیں ایک اطاعت مطلقہ ایک اطاعت مقیدہ۔ اطاعت مقیدہ تو رہے کے مسلمان امام اور مجتہد کی اطاعت کرتے ہیں۔ جواس شرط سے مقید سے کہ امرالہی کے موافق ہو۔ اوراطاعت مطلقہ بیہ ہے کہ ایسی اطاعت کی جائے جس میں موافقت امرالی کی م شرط نہ ہو۔

مشركين اپنے پيشواؤل كى اليى ہى اطاعت كرتے تھے۔اوراليى اطاعت مطاقہ صرف الله تعالى كاحق ہے دوسرے كاحق نہيں۔ جب انہوں نے غيرحق كے ساتھ اليا معاملہ كيا جو صرف الله تعالى كاحق تھا تو وہ مشرك اور شياطين كے عابد ہوئے گوزبان سے اس كا اقرار نہ كريں۔ اسى لئے حق تعالى نے اہل كتاب كو اس امرى تعليم دى ہے۔ "وَلَا يَتَّخِدُ بَعْضُنا بَعْضَا أَذْ بَابًا مِنْ دُونِ اللهِ"كہ ايك دوسرے كو رب نہ بنائے۔

حدیث میں آتا ہے کہ حضرت عدی بن حاتم نے عرض کیا یا رسول اللہ ہم نے تو اپنے علماء کو معبود نہیں بنایا تھا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ''اکیس گانو ایج گون لگئم ویک حرّم فون فَتَأْخُذُون لِقَوْلِهِمْ قَالَ نَعَمْ قَالَ هُو دَاكَ ' لیعنی کیا یہ بات نہ تھی گئم ویک حرام ان لیتے اور جس کو وہ حرام کہ تمہارے علماء جس بات کو حلال کر دیتے تم اس کو حلال مان لیتے اور جس کو وہ حرام کر دیتے اس کو حرام مان لیتے تھے۔ کہا ہاں بہتو ہوا ہے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بس اس سے تم نے اپنے علماء کو اللہ کے سوا رب بنالیا تھا۔ مطلب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بہ ہے کہ تم نے اپنے علماء کو اللہ کے سوا رب بنالیا تھا۔ مطلقہ عبادت ہے جو علیہ وسلم کا بہ ہے کہ تم نے ان کی اطاعت مطلقہ کی تھی اور اطاعت مطلقہ عبادت ہے جو صرف اللہ تعالیٰ کاحق ہے بھراللہ اللہ اسلام کسی کی اطاعت مطلقہ نہیں کرتے۔

غیر مقلدین کا امل تقلید پر بیرانزام ہے کہ ان مقلدوں نے بھی اپنے ائمہ و مجہدین کوار باب بنالیا ہے کہ رہجی ان کی اطاعت مطلقہ کرتے ہیں۔

مقلدین اطاعت مطلقه کسی مجتمد کی نہیں کرتے بلکہ ان کے اقوال کا اتباع اس قید کے ساتھ کرتے ہیں کہ اللہ ورسول کے حکم کے موافق ہوں اسی وجہ سے وہ ایسے شخص کا اتباع کرتے ہیں کہ اللہ ورسول کا پورا متبع ہے اتباع کرتے ہیں جس کی نسبت ان کو بیاعتقاد ہوتا ہے کہ بیاللہ ورسول کا پورا متبع ہے اور خلاف حکم شرعی کوئی بات نہیں کہتا۔ (التبلیغ جلد ۱۸۱۳ صفح ۱۸۹)

سے نوکز مَرْبَبَالْشِیرُارِ کِ

### ائمہ اربعہ کی شخصیص کیوں ضروری ہے؟

رہا یہ امر کہ مذاہب اربعہ ہی کی کیا شخصیص ہے مجتہدتو بہت سے گزرے ہیں لیکن جن کے اساء واثوال جا بجا کتابوں میں پائے جاتے ہیں پھران اربعہ میں سے تم نے مدہب حنی ہی کو کیوں اختیار کیا ہے؟

اس کا جواب ہے ہے کہ جب اوپر ثابت ہو چکا کہ تقلید تخصی ضروری ہے اور مختلف اقوال لیم تضمن مفاسد ہے تو ضروری ہوا کہ ایسے مجتبد کی تقلید کی جائے جس کا ندہب اصولاً وفروعاً ایسا ہدون و منضبط ہو کہ قریب سب سوالات کا جواب اس میں جزئیا یا کلیاً مل سکے تا کہ دوسرے اقوال کی طرف رجوع نہ کرنا پڑے۔ اور یہ امر منجانب اللہ ہے کہ یہ صفت بجر ندا ہب اربعہ کے کسی ندہب کو حاصل نہیں تو ضروری ہوا کہ ان ہی میں سے کسی ندہب کو اختیار کیا جائے کیونکہ ندہب خاص کو اختیار کرنے میں پھروہی میں سے کسی ندہب کو اختیار کیا جائے کیونکہ ندہب خاص کو اختیار کرنے میں پھروہی خرابی عود کرے گی کہ جن سوالات کا جواب اس میں نہ ملے گا اس کے لئے دوسرے خرابی عود کر جوع کرنا پڑے گا تو نفس کو وہی مطلق العنانی (بولگام) کی عادت پڑے جس کا فساد اوپر ندکور ہو چکا ہے یہ وجہ ہے انحصار کی ندا ہب اربعہ میں اور اسی بنا پر مدت سے اکثر جمہور علاء امت کا یہی تعامل اور تو ارث چلا آ رہا ہے حتی کہ بعض علاء پر مدت سے اکثر جمہور علاء امت کا یہی تعامل اور تو ارث چلا آ رہا ہے حتی کہ بعض علاء نے ان ندا ہب اربعہ میں اہل سنت والجماعت کے خصر ہونے پر اجماع نقل کیا ہے۔

## ہندوستان میں مدہب حنفی کی شخصیص کیوں ہے؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ ہم ایسے مقام پر ہیں جہاں پہلے سے بلا ہمارے اکتساب کے امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالی ہی کا فد ہب شائع ہے اور اس فد ہب کے علماء اور کتابیں موجود ہیں اگر ہم دوسرا فد ہب اختیار کرتے تو واقعات کے احکام کا معلوم ہونا مشکل

ح نوکزوکر بیبکشیئزد ی—

ہوتا کیوں کہ علماء بوجہ تحصیل و کثرت اشتغال و مزاولت جس درجہ اپنے فدہب سے واقف اور دقیق نہیں رکھ سکتے گو کتب کا واقف اور دقیق نہیں رکھ سکتے گو کتب کا مطالعہ ممکن ہے۔ چنانچہ الل علم پر بیامر بالکل بدیبی وظاہر ہے۔ (الاقتفاصفی ۱۹)

### انتقال عن المذبب الى مدبب

رہا ہے کہ دوسرے ہی مذہب کی تقلید شخصی کی جائے اور پہلا مذہب بالکل چھوڑ دیا جائے اس کا جواب ہے ہے کہ آخر ترک کرنے کی کوئی وجہ متعین ہونی چاہئے جس شخص کوقوت اجتہا دید نہ ہواور اسی کے باب میں کلام ہورہا ہے۔ وہ ترجی کے وجوہ توسمجھ نہیں سکتا تو پھر یہ فعل محض ترجیح بلا مرج (خواہش نفسانی پر) مبنی ہوگا۔
اور اگر کوئی تھوڑا بہت کچھ بھی سکتا ہوتو اس کے ارتکاب سے دوسرے عوام الناس کے لئے جو تمنع ہیں خواہش نفسانی کے ترک تقلید شخصی کا باب مفتوح ہوتا ہے۔ الناس کے لئے جو تمنع ہیں خواہش نفسانی کے ترک تقلید شخصی کا باب مفتوح ہوتا ہے۔ اور اور حدیث سے بیان ہو چکا ہے کہ جو امرعوام کے لئے باعث فساد ہواس سے خواص کو بھی روکا جا تا ہے۔ اور یہی مبنی ہے علاء کے اس قول کا کہ انتقال عن المذہب خواص کو بھی روکا جا تا ہے۔ اور یہی مبنی ہے علاء کے اس قول کا کہ انتقال عن المذہب منوع ہے۔ (الاقتفاص خواص کو بھی روکا جا تا ہے۔ اور یہی مبنی ہے علاء کے اس قول کا کہ انتقال عن المذہب منوع ہے۔ (الاقتفاص خواص

### مدابه اربعه سيخروج ممنوع ب

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب نے فیوض الحرمین میں فرمایا ہے کہ چند چیزوں میں میری طبیعت کے خلاف مجھے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مجبور فرمایا ایک بیر کہ مجھے طبعی طور پر حضرت علی کرم اللہ وجہ کی تفضیل مرغوب تھی آپ نے شیخین کو ان پرترجے دیئے کے لئے مجبور فرمایا۔ دوسَرے بید کہ مجھے تقلید سے طبعًا نفرت تھی آپ نے مذاہب اربعہ سے خروج کومنع فرمایا۔ (مجالس محیم الامت صفحہ 100)

# 

تقليد شخصى كى تعريف

مولوی عبدالعلیم صاحب نے دریافت کیا کہ تقلید شخص کے کیامعنی ہیں جب کہ سب مسائل صاحب ند جب سے منقول نہیں۔ فرمایا کہ ایک شخص نے جو تو اعدمقرر کر دیتے ہیں ان کے موافق عمل کرنا بہ تقلید شخص ہے۔ تو اگر ان قواعد سے کوئی دوسرا بھی مسائل کا استخراج کرے تو وہ مقلد ہی رہے گا۔ (دوات عبدیت جلد ۱۳ اسفی ۱۳۵)
مسائل کا استخراج کر مے تو وہ مقلد ہی رہے گا۔ (دوات عبدیت جلد ۱۳ اسفی ۱۳۵)
تقلید شخص کی حقیقت ہی ہے کہ ایک شخص کو جو مسئلہ پیش آئے کے سی مرج کی وجہ سے ایک ہی عالم سے رجوع کیا کرے اور اس سے شخین کرے عمل کیا کرے۔
سے ایک ہی عالم سے رجوع کیا کرے اور اس سے شخین کرے عمل کیا کرے۔
(الاقتصاد صفی ۱۳)

تفلید خصی مقصود بالذات بہیں ورنہ وہ بدعت ہے۔
تقلید خصی اس علم کو مقصود بالذات مجھنا ب شک بدعت ہے۔ لیکن مقصود بالغیر
سمجھنا یعنی مقصود بالذات کا مقدمہ مجھنا ہے بدعت نہیں بلکہ طاعت ہے۔
(بوادرالنوادر رسالہ اعدال الجد صفحہ علیہ)

تقليد شخصي كي مشروعيت

﴿ عَنْ حُذَيْفَةً قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاقْتَدُوا

المستنور بيبليتن ا

بِالَّدِینَ مِن بَعْدِی وَ أَشَارُ إِلَی أَبِی بَکْرِ وَ عُمَرَ الحدیث ﴾ (ترنی)
مطلب یہ ہے کہ حضرت ابوبکر رضی اللہ تعالی عنہ کی خلامت میں تو ان کا اتباع
کیا کرنا اور حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کی خلافت میں ان کا اتباع کیا کرنا پس ایک
زمانہ خاص تک ایک مخص کے اتباع کا حکم فرمایا اور یہ کہیں نہیں فرمایا کہ ان سے احکام
کی ولیل بھی دریافت کر لینا اور یہی تقلید شخص ہے۔ (الاقضاد صفح ہوں)
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاذ رضی اللہ تعالی عنہ کوتعلیم احکام کے
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاذ رضی اللہ تعالی عنہ کوتعلیم احکام کے
افریبی تقلید شخص ہے۔ (الاقضاد صفح ہوں)
اور یہی تقلید شخص ہے۔ (الاقضاد صفح ہوں)

تقليد شخصى كافي نفسهم

ترک تقلید فی نفسہ مذموم ہیں بعض عارض کی وجہ سے تقلید ضروری ہے وجہ بیہ ہے کہ بدون اس کے نفس میں اطلاق ہو جاتا ہے ترک تقلید کا بیہ خاصہ ہے اور پہلے جو ترک تقلید کا بیہ خاصہ ہے اور پہلے جو ترک تقلید کا طریق تھا سواس کا حاصل احوط کا اختیار کرنا پس اس زمانہ میں تدین سبب تھا ترک تقلید کا پہلے اس کی بنادین تھا اور تھا ترک تقلید کا پہلے اس کی بنادین تھا اور اب تو انٹمہ کی شان میں گنا خی تک کرتے ہیں۔

(حسن العزيز جلد الصفحة ١٨١)

متعدد (ائمہ) کا اتباع بھی فی نفسہ جائز ہے اور سلف کی یہی حالت تھی کہ بھی اور اللہ مام ابوحنیفہ سے پوچھ لیا بھی اوزاعی ہے اور اسی سلف کی حالت دیکھ کر آج بھی لوگوں کو بیدلا کیے ہوتا ہے سوفی نفسہ تو بیہ جائز ہے مگر ایک عارض کی وجہ سے ممنوع ہوگیا اور وہ یہ کہ ان کو تقلید شخصی کی ضرورت نہ تھی کیونکہ ان میں تدین غالب تھا بخلاف ہمارے کہ ہم میں غرض برستی غالب ہے ،ہم غرض کے بندے ہیں ہم کو اس کی ضرورت ہے کہ کمی ایک خاص شخص کی تقلید کریں۔ (اشرف الجواب جلد اصفی ۱۲۲)

# تفليد شخصي كاوجوب

فرمایا سلامتی اتباع میں ہے ورنہ ہمارے نفوس اسی طرف چلتے ہیں جس طرف مخوائش ملے تحقیق کی طرف نہیں چلتے۔

ایک شخص سے تقلید شخص سے متعلق گفتگوشی میں نے کہا وجوب اور فرضیت کی بحث چھوڑ۔ میں تم سے بوچھتا ہوں کہ ہمارے نفوس کی اصلاح ضروری ہے یا نہیں؟ اور وہ کسی بات میں پابند بنائے جانے کے محتاج ہیں یا نہیں؟ اور نفوس کا میلان بالطبح مفاسد کی طرف ہے یا نہیں؟ کہا ہاں یہ تو سب صحیح ہے میں نے کہا تجربہ سے یقین کے مفاسد کی طرف ہے یا نہیں؟ کہا ہاں یہ تو سب صحیح ہے میں نے کہا تجربہ سے یقین کے ساتھ ثابت ہے کہ اس کا علاج سوائے تقلید شخص کے پھونہیں ہے۔ اور نفس کا علاج واجب کا اطلاق تقلید پرضچ ہوا۔ کہنے لگا اس وقت مجھے تقلید کی حقیقت معلوم ہوئی یہ تو بہت کھی ہوئی بات ہے۔ (حن العزیز جلد ہم ضوے ۵)

تقلیر شخصی کو ضروری اور واجب کہا جاتا ہے تو مراداس وجوب سے وجوب بالغیر ہے نہ کہ وجوب بالذات اس لئے الی آیت وحدیث پیش کرنا تو ضروری نہ ہوا جس میں تقلید شخصی کا نام لے کرتا کیدی تھم آیا ہو۔ تقلید شخصی کے وجوب کے لئے نص پیش کرنے کی حاجت نہیں (کیونکہ اس کا وجوب بالغیر ہے ہیں کہ اس امرکی خود تو تا کید نہیں آئی مگر جن امورکی قرآن وحدیث میں تا کیدآئی ہان اس امرکی خود تو تا کید نہیں آئی مگر جن امورکی قرآن وحدیث میں تا کیدآئی ہان امر کے عادة ممکن نہ ہواس لئے اس امرکو بھی ضروری کہا جائے گا اور یہی معنی ہیں علماء کے اس قول کا کہ واجب کا مقدمہ واجب ہوتا ہے۔

جائے گا اور یہی معنی ہیں علماء کے اس قول کا کہ واجب کا مقدمہ واجب ہوتا ہے۔

(الاقتصاد صفحہ میں)

# تقلید شخصی کیوں ضروری ہے؟

وجہ بہی ہے کہ کسی ایک کے پابند نہیں ذرا کوئی بات پیش آئی سوچ کر کسی ایک روایت پر ممل کرلیا اور روایتوں میں انتخاب کرنے کے لئے اپنی رائے کو کافی سمجھا پس اس کوصورة تو جاہے کوئی اتباع حدیث کہددے مگر جب اس کا منتہارائے پر ہے تو واقع میں اتباع رائے ہی ہوا۔ (حن العزیز جلد اصفحالاہ)

بعض موقع ایبا ہوتا ہے کہ کسی مسئلہ میں دفت اور غموض ہے اور اس میں ایک حدیث ہے مگراس کے متعلق اماموں میں اختلاف ہے ایک ایک پرمحمول کرتا ہے۔ اور دوسر ادوسر سے پرتو یہاں دو ہی صور تیں عمل کی ہوسکتی ہیں یا ذوق، یا تقلید اہل ذوق، چنانچہ متقد مین میں ذوق تھا غرض پرستی نہ تھی اس لئے جس محمل پر جس نے محمول کر لیا دو اس میں معذور ہے۔ اور ہم میں نہ ذوق سمجے ہے نہ وہ تدین ہے اس لئے بجائے دو اس میں معذور ہے۔ اور ہم میں نہ ذوق سمجے ہے نہ وہ تدین ہے اس لئے بجائے تقلید کے کوئی جارہ کارنہیں۔ (حسن العزیز جلد الصفی ۱۱۱)

جب پہلے تقلید شخصی ضروری نظمی تواب کیوں ضروری ہے؟

وہ مصلحت بیتھی کہ پہلے زمانہ میں جب کہ تقلید شخصی شائع نہتھی اتباع ہوی کا غلبہ نہ تھا اس لئے ان لوگوں کوعدم تقلید مضر نہتی بلکہ نافع تھی کہ کمل بالاحوط کرتے تھے اس کے بعد ہم لوگوں میں غلبہ اتباع ہوی (خواہش نفس) کا ہو گیا طبیعت ہر تھم میں موافقت غرض کو تلاش کرنے گئی اس لئے عدم تقلید میں بالکل نفس و ہوی کا اتباع رہ جائے گا جو شریعت میں سخت ممنوع ہے۔ (دعوات عبدیت جلداصفی ۱۳۱۱)

ال کے بیجھنے کے لئے اول ایک مقدمہ بچھ لیجے وہ یہ کہ حالت غالبہ کا اعتبار ہوتا ہے سوحالت غالبہ کا اعتبار سے آج کل میں اور اس وقت میں بی فرق ہے کہ اس وقت تدین غالب تھا۔ ان کا مختلف لوگوں سے پوچھنایا تو اتفاتی طور سے ہوتا ہے اور یا اس لئے کہ جس قول میں زیادہ احتیاط ہوگی اس پڑمل کریں گے بس اگر تدین کی اب مجمی وہی حالت ہوتی تو ایک کو خاص کر کے تقلید کرنے کی ضرورت نہ تھی مگر اب تو وہ حالت ہی ماریں رہی اور کیسے رہ سکتی ہے حدیث میں ہے "فُم یَفْشُو الْکِاذُبُ"کہ خالت ہی نہیں رہی اور کیسے رہ سکتی ہے حدیث میں ہے"فُم یَفْشُو الْکِاذُبُ"کہ خیرالقرون کے بعد کذب پھیل جائے گا اور لوگوں کی حالت بدل جائے گی سوجتنا خیر خیرالقرون کے بعد کذب پھیل جائے گا اور لوگوں کی حالت بدل جائے گی سوجتنا خیر

وَكُوْرَبِيَالِيْرَا

القرون سے بعد ہوگا آئی ہی لوگوں کی حالت اہتر ہوتی گئی اب تو وہ حالت ہوگئی ہے کہ عام طور پرغرض پرسی غالب ہے اب مختلف لوگوں سے اس لئے پوچھا جاتا ہے کہ جس میں اپنی غرض نگلتی ہواس پر عمل کریں گے سو دین تو رہے گانہیں غرض پرسی رہ جائے گئی بیفرق ہے ہم میں اور سلف میں۔ (اشرف الجواب صفح ۱۲۲)

# تقليد شخصى معتدل راسته ہے

ہم تقلید شخصی کوئی نفسہ واجب نہیں کہتے بلکہ یوں کہتے ہیں کہ تقلید شخصی میں وین کا انتظام ہوتا ہے اور ترک تقلید میں ہے انتظامی ہوتی ہے، ترک تقلید کی حالت میں اگر تمام مذاہب سے احوط کو تلاش کر کے مل کرے گا تو مصیبت میں رہے گا اور اگر آسان کو تلاش کرے گا تو غرض پرسی میں جتلا ہوجائے گا۔ پس تقلید میں راحت بھی آسان کو تلاش کرے گا تو غرض پرسی میں جتلا ہوجائے گا۔ پس تقلید میں راحت بھی ہے اور نفس کی حفاظت بھی ہے۔ (اشرف الجواب جلد اصفح ۱۲۱)

# بعض ابل علم كاشبه اوراس كاجواب

افسوں ہے کہ بعض الل علم کو بھی شہد ہوگیا کہ اس میں کیا حرج ہے کہ ایک ججہد فیہ مسلہ میں دوسرے امام کے فد جب بڑمل کر لیا جائے۔ مگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا فیصلہ فرما دیا ہے۔ "إِنَّمَا الْاعْمَالُ بِالنِیَاتِ" کہ نیت کا اعتبار ہے سو آج کل دوسرے امام کے فد جب پر دین ہونے کی حیثیت سے عمل نہیں کیا جاتا بلکہ اپنی دنیوی فرض کے حاصل کرنے کے لئے ایسا کرتے ہیں ہرامام کی رائے کو وہ اسی میں قبول خوض کے حاصل کرنے کے لئے ایسا کرتے ہیں ہرامام کی رائے کو وہ اسی میں قبول کرے گا جو اس کے مطلب کے خلاف ہے کرے گا جو اس کے مطلب کے خلاف ہے اس کو نہ مانے گا سودین تو رہے گانہیں غرض پرسی رہ جائے گی۔ (انٹرف الجواب سفر ۱۳۲۷)



# ملا يمناب الله

# اشكالات وجوابات

ائمہ مجہدین نے خودا پی تقلید سے منع فرمایا ہے پھر کیوں ان کی تقلید کی جاتی ہے؟

"شبہ" ائمہ مجتمدین نے خود فر مایا ہے کہ ہمارے قول پڑمل درست نہیں جب تک کہ اس کی دلیل معلوم نہ ہو پس جن کی تقلید کرتے ہوخود وہی تقلید سے منع کرتے ہیں۔

"جواب" مجہدین کے اس قول کے مخاطب وہ لوگ نہیں ہیں جن کوقوۃ اجہاد حاصل نہ ہو ورنہ ان کا بیقول خودان کے معال نہ ہو ورنہ ان کا بیقول خودان کے معال اور دوسرے اقوال کے معارض ہوگا۔ فعل تو اس کے کہیں منقول نہیں کہ مجہدین ہر شخص کے سوال کے جواب کے ساتھ دلائل بھی بیان کرتے ہوں۔

 سے بی قید معلوم ہوسکتی ہے کیونکہ یہ کہنا کہ جب تک دلیل معلوم نہ ہوخود دال ہے اس پر کہ ایسے فض کو کہہ رہے ہیں جس کو معرفت دلیل پر قدرت ہے، اور غیر صاحب قوق اجتہادیہ کو گوساع دلیل ممکن ہے مگر معرفت حاصل نہیں پس جس کو قدرت معرفت ہی نہ ہوائی کو معرفت دلیل کا امر کرنا تکلیف مالا بطاق ہے جوعقلاً وشرعاً باطل ہے۔ پس واضح ہوگیا کہ بی خطاب صرف صاحب اجتہاد کو ہے نہ کہ غیر مجتہد کو۔ (الاقتصاد صفح ۱۰)

# حدیث کے خلاف ہونے کی وجہ سے جب امام کے قول کوچھوڑ دیا تو پھرتقلید کہاں باقی رہی

اگر کسی اور جزئی میں بھی ہم کومعلوم ہوجائے کہ حدیث صریح منصوص کے خلاف ہے تو چھوڑ دیں گے اور بیتقلید کے خلاف نہیں .....اگر خود امام صاحب ہوتے اور اس وقت ان سے دریافت کیا جاتا تو وہ بھی یہی فرماتے تو گویا اس چھوڑنے میں بھی امام صاحب ہی کی اطاعت ہے۔ (حن العزیز جلد اصفی ویس)

# حنفی بھی جب دلیل تلاش کرتے ہیں تو پھرمقلد کہاں رہے؟

غیرمقلدایک بیجی اعتراض کرتے ہیں کہ جبتم (مسئلہ کی) دلیل ڈھونڈتے ہوتو پھرمقلد کہاں رہے؟

جواب بیہ ہے کیمل کے لئے تو امام صاحب کا فتویٰ ہی کافی ہے۔ باقی دلائل ہم وُھونڈتے ہیں تا کہ امام صاحب پر سے اعتراض اٹھا دیں۔ نہ کے ممل کے انظار کے لئے اوراگرہم دلائل ممل کے وُھونڈتے تو ہم دونوں طرف کے دلائل پر نظر کرتے پھر کئے اوراگرہم دلائل کو ترجے دیے اور بھی امام شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے دلائل کو جب بی

تہیں تو ہم مقلد ہوئے۔ (القول الجلیل صفحہ اس)

# بہت ہے مسائل میں جب صاحبین کے قول کو اختیار کہت سے مسائل میں جب صاحبین کے قول کو اختیار کرتے ہیں تو پھر حنفی کہاں رہے؟

رہا ہیکہ صاحبین کی تقلید امام صاحب کی ترک تقلید ہے۔ سواصل تقلید اصول میں ہے اور صاحبین اصول میں امام صاحب کے خلاف نہیں ، اور امام شافعی کے ساتھ اصول میں اختلاف ہے ساتھ اصول میں اختلاف ہے ہیں صاحب ہی کی میں اختلاف ہے ہیں صاحب ہی کی تقلید ہے جی جوں میں اختلاف ہوتا ہے تو قانون نہیں بدلتا محض تفریعات میں اختلاف ہوتا ہے تو قانون نہیں بدلتا محض تفریعات میں اختلاف ہوتا ہے تو قانون نہیں بدلتا محض تفریعات میں اختلاف ہوتا ہے تو قانون ہوتا۔ (حسن العزیز جلد الصفی ۱۳۲۹)

صاحبین تو اصول میں خود امام صاحب کے مقلد ہیں صرف بعض جزئیات کی تفریع میں جو کہ ان ہی اصول سے متخرج ہیں اختلاف کرتے ہیں۔ لہذا بعض مسائل میں حسب قواعد رسم المفتی صاحبین کا قول لیتے ہیں اس سے تزک تقلید لازم نہیں آتا کیونکہ شخصیت میں زیادہ مقصود ہالنظر اصول ہیں۔ (الاقتصاد صفحہ ۸)

### جديدمسائل مين امام صاحب كي تقليد كهال هي؟

باقی بیہ بات کہ اب جو مسائل استنباط کرتے ہیں ان میں امام صاحب کی تقلید کہاں ہے تو بیدان اصل ہی پر فروع کا استنباط ہے اس کواجتہا دنہیں کہتے کیونکہ اصل اجتہاداصول کی تدوین تھی۔ (حسن العزیز جلد الصفیہ ۱۳۳۶)

بعض مسائل میں دوسرے ائمہ کے اقوال لینے کے بعد تقلید شخصی کہاں باقی رہی؟

رہا دوسرے ائمہ کے بعض اقوال لے لینا سویہ بضرورت شدیدہ ہوتا ہے اور افتان تعدیدہ ہوتا ہے اور افتان تعدیدہ میں اقوال کے اینا سویہ بضرورت شدیدہ ہوتا ہے اور

ضرورت کا موجب تخفیف ہونا خودشرع سے ثابت ہے۔ اور جومفاسد ترک تقلید شخصی میں مذکور ہوئے وہ بھی اس بیں ہیں اور مقصود تقلید شخصی سے ان ہی مفاسد کا بند کرنا ہے ہیں اور مقصود تقلید شخصی سے ان ہی مفاسد کا بند کرنا ہے ہیں اور مقصود کے اعتبار سے تقلید شخصی اب باقی ہے۔ (الاقتصاد صفحہ ۸)

# حنفی مسلک کی امام صاحب تک سندتو پہنچی نہیں پھر ان کی تقلید کیسے ہوسکتی ہے؟

سند کی ضرورت اخبار احاد میں ہوتی ہے اور متواتر میں کوئی حاجت نہیں۔ اس وجہ سے قرآن کے اتصال سند کا اہتمام ضروری نہیں سمجھا گیا پس ان اقوال کی نبیت صاحب مذہب تک متواتر ہے کیونکہ جب سے ان سے یہ اقوال صادر ہوئے غیر محصور آ دمی ان کوایک دوسرے سے اخذ کرتے رہے گوفیین ان کے اساء وصفات کی نہ کی جائے دونوں کافی جائے پس بی نبیت متیقن ہے یا بعض میں مظنون ہے اور عمل کے لئے دونوں کافی بس ۔ (الاقتصاد صفحہ ۱۸)

### حنفی سے معنی

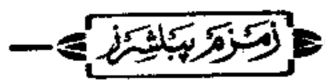
حنى كمعنى بين امام ابوصنيفه كم فربب يرطني والار (الاقتصاد صفيه م)

# اگر حنی کہنا شرک ہے تو محمدی کہنا بھی شرک ہے

فرمایا کہ بہت سے غیر مقلد حضرات اپنے کو محمدی کہتے اور لکھتے ہیں اور حنی شافعی رحمہ اللہ تعالی کہنے کو شرک قرار و پیتے ہیں۔ حضرت مولانا بعقوب صاحب نے فرمایا کہا گرخفی شافعی رحمہ اللہ تعالی شرک ہے تو محمدی کہنا کیوں شرک سے خارج ہوگیا۔

(مجالس عكيم الامت صفحه ١٨٧)

( كيونكه) متبوع مستقل صرف حق تعالى بين اور رسول الله صلى الله عليه وسلم اور



سحابہ اور ائمہ جہتدین کی اتباع کے یہ معنی ہیں کہ ق تعالیٰ کا اتباع ان کے ارشاد کے مطابق کیا جائے۔ تو حنی کہنے اور محمدی کہنے میں جواز وعدم جواز میں کچھ فرق نہ ہوگا کیونکہ اگر اس نسبت سے اتباع بالاستقلال و بالذات مرادلیا جائے تب تو یہ نسبت دونوں میں میچے نہ ہوگ کیونکہ الیا اتباع تو خدا تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے اور اگر نسبت کے یہ معنی ہیں کہ ان کے ارشاد کے موافق حق تعالیٰ کے احکام کا اتباع کیا جاتا ہے اس معنی کے اعتبار سے دونوں کی نسبت میچے ہے۔ پھر کیا وجہ ہے کہ ایک کی نسبت کو جائز کہا جائے اور دوسر سے کی نسبت کو نا جائز پس معلوم ہوگیا کہ حنی کہنے میں کوئی قباحت نہیں جائے اور دوسر سے کی نسبت کو نا جائز پس معلوم ہوگیا کہ حنی کہنے میں کوئی قباحت نہیں کیونکہ اس نسبت سے یہ مراز ہیں کہ یہ متبوع مستقل ہیں بلکہ یہ عنی ہیں کہ ان کی تحقیق کے موافق حق تع تعالیٰ کے احکام کا اتباع کرتے ہیں۔ (شرف الجواب جلد اصفی ہیں)

اگراس نبست کے بیمعنی ہوئے کہ نعوذ باللہ ان کواحکام کا مالک مستقل سمجھا جاتا تو بلاشبہ شرک ہوتا مگراس معنی کے اعتبار سے خود نبی کی طرف بھی نسبت کرنا جائز نہیں ہوگا"قال اللہ تعالی و یکو ک الدّین کُلُهٔ للّه " یعنی دین سب اللہ بی کا ہے۔ لیکن ایسا کوئی مسلمان نہیں جو اس اعتبار سے دین کی نسبت غیر نبی یا غیر اللہ کی طرف کرے۔ (الا تضاد صفحه 2)

### حنفى كہنے كا جواز

اس حدیث (عَلَیْکُمْ بِسُنَّتی وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِیْنَ) "میں حضورصلی الله علیہ وسلم نے دین طریقه کوخلفاء راشدین کی طرف منسوب فرمایا تو معلوم ہوا کہ سی طریقه وین کا غیرنبی کی طرف نسبت کردینا کسی ملابست سے جائز ہے پس اگر کسی نے مذہب کوامام صاحب کی طرف اس اعتبار سے کہ وہ اس کو مجھ کر بتلانے والے بیں منسوب کردیا تواس میں کون ساگناہ یا نثرک لازم آگیا۔ (الاقتصاد صفح ۱۹)

# بجائے منی کے حمری کیوں نہیں کہتے؟

جب مقصود قائل کا عیسائی و بہودی سے امتیاز ظاہر کرنا ہواس وقت محمدی کہا جاتا ہے۔ اور جب محمدیوں کے مختلف طریق میں سے ایک خاص طریق کا بتلانا ہواس وقت حنی وغیرہ کہا جاتا ہے بلکہ اس وقت محمدی کہنا تحصیل حاصل ہے۔ پس ہرایک کا موقع جدا جدا جدا ہوا۔ بجائے محمدی کے فئی کوئی نہیں کہنا۔ (الاقتصادی صفحہ ۸)

### مسى مذہب كى طرف نسبت كرنے كى دليل

جیسی نسبت ہم حضرت ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف کرتے ہیں ایسی نسبت تو خدا کے کلام میں موجود ہے ارشاد ہے" وَ اتّبِع سَبِیْلَ مَنْ اَنَابَ اِلَیْ "اور" قُلْ هذه سَبِیْلیٰ مَنْ اَنَابَ اِلَیْ "اور" قُلْ هذه سَبِیْلیٰ اَدْعُوا اِلٰی اللهِ "سویهاں توسبیل کی نسبت رسول اور ان لوگوں کی طرف کی گئ ہے جوجی تعالیٰ کی طرف رجوع کرتے ہیں "وَ یَصُدُونَ عَنْ سَبِیْلِ اللهِ" میں سبیل کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہے۔

دی گئی۔ تو جیسے یہاں پر ملت الہیہ کو ملت ابراہیم کہہ دیا گیا اس طرح اگر اس دین کو مذہب شافعی یا مذہب ابوحنیفہ یا قول حاضی خال کہہ دیا جائے تو کیا مضا کفہ ہے۔ اب لوگ یہ کہتے ہیں کہ یہ مولوی صاحب کا قول فتویٰ ہے کوئی خدا و رسول کا حکم تو نہیں حالا نکہ وہ واقع میں مولوی صاحب کا فتویٰ نہیں بلکہ خدا کا مسئلہ ہے مولوی صاحب ما فتویٰ نہیں بلکہ خدا کا مسئلہ ہے مولوی صاحب نے اس کو بحد کر بتلا دیا ہے۔ (اشرف الجواب)

كياابن تيميه وابن قيم مقلد ينضج؟

شاه ولى التدصاحب اورمولانا اساعبل شهيدر جمه التدنعالي

### كياغيرمقلد ينضج؟

بعض خود غرض لوگ مشہور کرتے ہیں کہ ہمارے بزرگ مقلد نہ تھے امام صاحب کے مثلاً میہ کہ شاہ ولی اللہ صاحب اور مولانا اساعیل شہید رحمہ اللہ تعالیٰ امام صاحب کے مثلاً میہ کہ شاہ ولی اللہ صاحب کی مقلد نہ تھے گو میں اس کو سیح نہیں سمجھتا لیکن فرض بھی کرلوں تب بھی امام صاحب کی تقلید تک وقیقت کو۔ تقلید ترک نہ کروں گا اتنا سمجھ گیا ہوں امام صاحب کی تقلید کی حقیقت کو۔

(القول الجليل صفحه 4)

مولانااساعیل شہیدرحمہ اللہ تعالی کو بعض لوگ غیر مقلد بھھتے ہیں حالانکہ بیہ بالکل خلاف ہے۔مولانا کے غیر مقلد مشہور ہونے کی وجہ بیہ ہوئی کہ مولانا نے بعض جاہل

- (مَسَوْمَرَ بِسَالِيْدَارُ ﴾

خالی مقلدین کے مقابلہ میں بعض مسائل خاص عنوان سے تعبیر کرائے۔ اور ایک بار
آمین زور سے کہددی کیوں کہ غلواس وقت ایسا تھا کہ میں نے ایک کتاب میں ویکھا
ہے کہ ایک شخص نے امین زور سے کہددی تھی تو اس کو مجد کے او نچے فرش پر سے گرادیا
تھا مولانا کو اس پر بہت جوش ہوا۔ اس کتاب میں ہے کہ آپ نے میں مرتبہ آمین
کی ۔ شاہ عبدالعزیز صاحب سے لوگوں نے یہ واقعہ بیان کیا اور کہا ان کو سمجھا یے
فرمایا وہ خود عالم ہیں اور تیز ہیں کہنے سے ضد بڑھ جائے گی خاموش رہو۔ مولانا نے
ایک رسالہ بھی رفع یدین کے اثبات میں لکھا ہے۔ لیکن وہ غیر مقلد ہرگز نہ تھے میر سے
ایک استاد بیان فرماتے تھے کہ وہ سیدصاحب کے قافلہ کے ایک شخص سے ملے پوچھا
ایک استاد بیان فرماتے تھے کہ وہ سیدصاحب کے قافلہ کے ایک شخص سے ملے پوچھا
کہ مولانا غیر مقلد تھے؟ انہوں نے کہا یہ تو معلوم نہیں لیکن سیدصاحب کے تمام قافلہ
میں یہ شہورتھا کہ غیر مقلد چھوٹے رافعنی ہوتے ہیں (کیونکہ اٹمہ پر سب وشتم کرتے ہیں یہ یہ کے واکد اٹمہ پر سب وشتم کرتے ہیں اس سے بچھلوکہ اس قافلہ میں کوئی غیر مقلد ہو سکتا ہے؟

### مين تقليد مين محقق هول

فرمایا بین مسائل مین توامام صاحب کا مقلد ہون گرتقلید میں محقق ہوں۔ تقلید کی حقیقت سمجھ کر میں نے اس کو اختیار کیا ہے، محض اپنے بروں کی اتباع سے نہیں۔ گو شروع تو یوں ہی ہوا تھا گر پھر خود میری سمجھ میں امام صاحب کی تقلید کا ضروری ہونا بھی آگیا اور اگر اب فرضاً یہ بھی ثابت ہوجائے کہ شاہ ولی اللہ اور مولانا اساعیل شہید مقلد نہ تھے تب بھی امام صاحب کی تقلید ترک نہ کروں گا۔ (القول الجلیل صفحہ ب

مقلدوعوام كامنصب

کسی آیت اور حدیث کے ظاہری مفہوم پرغیر مجتبد کو ممل کرنا درست نہیں اور نہ عامی کو کتب فقہید کا اتباع عامی کو کتب فقہید کا اتباع عامی کو کتب فقہید کا اتباع اور عامی کو علماء سے استفسار کر کے ممل کرنا واجب ہے۔ بے ملمی میں بعض اوقات قصد

ہوتا ہے قرآن وحدیث کے اتباع کا اور لازم آجاتا ہے اتباع اپنی رائے اور ہوی کا۔ (اصلاح انقلاب جلداصفیہ ۹۹)

مسائل میں اگرشبہات ہوں تو ان کا جواب دینا ہم لوگوں کے ذمہ ہیں کیوں کہ ہمالوگ میں اگر شبہہ یا خدشہ ہوتو ہم لوگ مسائل کے ناقل ہیں بانی نہیں جیسے قوانین کے متعلق اگر کوئی شبہہ یا خدشہ ہوتو اس کا جواب مجلس قانون ساز کے ذمہ ہے جج یا وکیل کے ذمہ ہیں۔

(تربیت السالک جلداصفحه ۱۳)



# علاماتوال باب الله

# تلفيق كابيان

# تلفيق كى تعريف اوراس كالحكم

مثلاً اگر وضو کرنے کے بعد خون نکل آیا تو اب امام ابوحنفیہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے فدہب پرنہیں ٹوٹا سو یہاں تو بیخض شافعی فدہب پرنہیں ٹوٹا سو یہاں تو بیخض شافعی فدہب اختیار کرے اور پھر اس نے بیوی کو بھی ہاتھ لگایا تو اب شافعی کے فدہب پر وضو ٹوٹ گیا اور امام ابوحنیفہ کے فدہب پر نہیں ٹوٹا تو یہاں حنفیہ کا فدہب لے لے۔ حالانکہ اس صورت میں کسی امام کے نزدیک وضونہیں رہا امام ابوحنیفہ کے نزدیک تو خون نکلنے کی وجہ سے ٹوٹ گیا اور امام شافعی کے نزدیک عورت کے چھونے کی وجہ سے راشرف الجواب جلداصفی 10)

(یا مثلاً) اگر کوئی شخص مس مراۃ بھی کر لے اور فصد بھی کھلوائے اور مس ذکر کرے وضونہ کرے اور مشاز کو باطل کرے پھر وضونہ کرے اور نماز پڑھے تو جس امام سے پوجھے گا وہ اس کی نماز کو باطل کے گا تو باجماع مرکب اس کی نماز باطل ہوگی اس کو تلفیق کہتے ہیں۔

(حسن العزيز جلد م صفحة ١٢)

ایک صاحب نے بوچھا کہ مختلف مسائل میں مختلف مجتدوں کے قول برعمل کرنا جائز ہے یانہیں؟ فرمایا کہ جائز نہیں کیونکہ دین پابندی کا نام ہے اور اس میں مطلق العنانی ہے۔ (دعوات عبدیت جلدہ اصفحالے)

ح نُوكِنُ وَمُرْبِيكُ الشِيرُ فِي

# تلفيق كأوبال

یہ بڑی خطرناک بات ہے کہ محض دنیا کے واسط اپنے فروع مذہب کوچھوڑ دے مثل شافعی ہے محض دنیاوی غرض سے حنی ہوجائے اگر حنی ہوتو شافعی ہوجائے۔
علامہ شامی رحمہ اللہ تعالی نے ایک حکایت لکھی ہے کہ ایک فقیہ نے ایک محدث کے یہاں اس کی لڑکی کے لئے بیام بھیجا اس نے کہا اس شرط پر نکاح کرتا ہوں کہ تم رفع یدین اور آمین بالجہر کیا کروفقیہ نے اس شرط کو منظور کرلیا اور نکاح ہوگیا اس واقعہ کا ایک بزرگ کے پاس ذکر کیا گیا تو انہوں نے اس کوس کر مرجھکا لیا اور تھوڑی درسوچ ایک بزرگ کے پاس ذکر کیا گیا تو انہوں نے اس کوس کر مرجھکا لیا اور تھوڑی درسوچ کر فرمایا کہ مجھے اس شخص کے ایمان جاتے دہنے کا خوف ہے اس واسطے کہ جس بات کو وہ سنت سمجھ کر کرتا تھا بدون اس کے کہ اس کی رائے کی دلیل شرق سے بدلی ہو صرف دنیا کے لئے اس کوچھوڑ دیا ایک مردار دنیا کے واسطے دین کو نار کیا۔

(اشرف الجواب جلد ٢ صفحه ١٢٥)

دوسرے مذاہب برخمل کرنے کی گنجائش اوراس کے شراکط اگر کسی عمل میں بہ ضرورت دوسرے مذہب پرعمل کیا جائے تو اس عمل کی تمام جزئیات پرعمل کرنا چاہئے (بہی اس کی شرط ہے)۔ (حن العزیز صفی ۱۲)

دیانات میں تو نہیں کیکن معاملات میں جن میں عام ابتلاء ہوتا ہے۔ دوسرے امام کے قول پر بھی اگر گنجائش ہوتی ہے تو اس پر فتوی دفع حرج کے لئے دے دیتا ہوں اگر چہ مجھے اس گنجائش پر پہلے سے اطمینان تھا لیکن میں نے حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی رحمہ اللہ تعالیٰ سے اس کے متعلق اجازت لے لی۔ میں نے دریافت کیا تھا کہ معاملات میں محل ضرورت میں دوسرے امام کے قول پر فتوی دینا جائز ہے؟ فرمایا کہ جائز ہے اور بیتو سع معاملات میں کیا گیا ہے بیانات میں نہیں۔

( دعوات عبديت جلد ٩ اصفحة ١٢ اكلمة الحق صفحه ٤ )

- ﴿ الْمُسْزَمَرُ بِيَالِيْدَلُ ﴾

## موقع اختلاف میں احوط برحمل بہتر ہے

فرمایا موقع اختلاف میں احوط پرختی الامکان عمل کرنا بہتر ہے مثلاً مس مراُۃ کے بعد حذراً عن الاختلاف تجدید وضوبہتر ہے۔ (حس العزیز جلد مسفیہ ۲۲۳)

### ويكر مذابب اوراختلافی مسائل كی رعابت كے حدود

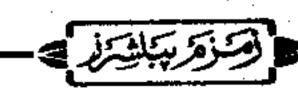
خلافیات کی رعابت اچھی چیز ہے بشرطیکہ اپنے مذہب کا مکروہ لازم نہ آئے مثلاً حنفی وضویس فصد کے ذریعہ سے خون بھی نہ نکلوائے کیونکہ وہ حنفیہ کے نزدیکہ ناتش وضو ہے۔ اور مس مراُ آ سے بھی احتیاط کرے اسی طرح مس ذکر سے بھی (کیونکہ یہ شافعیہ کے نزدیک ناتش وضو ہے) افضل بہی ہے کہ اختلاف سے بھی احتیاط رکھے۔ اور جس کے پیچھے مختلف مذاہب کے اشخاص نماز پڑھتے ہوں اس کوتو اس کی رعابت ضرور کرنی جا ہے۔ (حن العزیز جلد م صفی ۱۲)

### احوط برحمل كرنے كے حدود اور ترك تقليد كى كنجائش

اگرکوئی احتیاط کرے اور مختلف اقوال میں سے احوط پر عمل کرے تو اس کو انتاع نفس وہوی نہ کہیں گے اور اس میں فی نفسہ کوئی حرج بھی نہیں لیکن اول تو ایسا کرتا کون ہے۔
اور ایسے مختاط کو بھی اجازت نہ دیں گے کہ دوسروں پر اثر پڑتا ہے اس کی احتیاط کی تقلید تو کوئی نہ کرے گاہاں اس کی عدم تقلید کرلیں گے اور پھروہی انتاع ہوئی باقی رہ جائے گا۔

اگرییخص گمنام جگہ ہواور اطمینان ہو کہ دوسروں پراٹر نہ پڑے گا تو اس کا معاملہ اللہ پر ہے اگر اس کی نیت سجی ہے اور خوف خدا ہے احوط کو اختیار کرتا ہے تو سجھ حرج نہیں لیکن ایسی نظیر شاید ایک بھی ملنامشکل ہے بیتوسیع صرف عقلی ہے۔

(حسن العزيز جلد اصفحة ١٥٥)



### تبعض صورتوں میں ترک تقلید کا وجوب

پوچھا گیا کہ اگر مقتدی شافعی ہواور امام حنی ہوتو اس کومس مراۃ کے بعد وضوکر نا چاہئے تو کیا اس صورت میں ترک تقلید جائز ہوگا؟

فرمایا اس خاص صورت میں واجب ہے تا کہ ان کا اقتداء صحیح رہے اور اس کو ترک تقلید نہیں عمل بالاحوط کہتے ہیں۔ امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزد یک مس سراً ق کے بعد وضو ناجائز تو نہیں ہاں ضروری نہیں۔ اور بیہ متاخرین کے قول پر ہے اور منقد مین کے قول پر اقتداء بالمخالف غیر مراعی للمخالف میں وسعت ہے۔

(حسن العزيز جلد المصفحة ٢٢٢)

### ترك تقليداورغمل بالاحوط كاعام ضابطه

فرمایا کسی ایک کی تقلید چھوڑ نا اگر عمل بالاحوط کے لئے ہوتو حرج نہیں یا مجبوری آپڑے تو ایک روایت کو اختیار کر لینا بھی عمکن ہے باقی توسیع امر کے لئے اور نفس کو گنجائش دینے کے لئے روایتیں تلاش کرنا تو سوائے اس کے کیا ہے کہ انباع ہوئی ہے (جو کہ ناجا کڑے)۔ (حس العزیز جلد م صفح کے)

مجتہد کو دوسرے مجتہد کی تقلید حرام ہے مجہد کو دوسرے کی تقلید حرام ہے، مجہد گنہگار ہوگا اگر تقلید کرےگا۔ (حن العزیز جلدا صفح ۲۱۲)



# ما آهوال باب الله

# مراب کے بیان میں

کسی ایک مذہب کو بینی حق اور دوسر ہے کو باطل جاننا غلط ہے فرمایا جن مسائل میں ائمہ جہدین کا اختلاف ہاں میں بحث و تحقیق کی زیادہ کا قش طبعاً نا گوار ہے کیونکہ سب چھ تحقیقات کے بعد بھی انجام یہی رہتا ہے کہ اپنا مذہب صواب محمل الخطاء اور دوسروں کا ندہب خطامحمل الصوب ہے۔ کتنی ہی تحقیق کر لوکسی امام جمہد کے مسلک کو بالکل غلط نہیں تھہرایا جا سکتا اس لئے میں اس بات سے بہت گریز کرتا ہوں بعض اوقات تو سوالات و شبہات کے جواب میں اس پر قناعت کر لیتا ہوں کہ سائل سے بوچھتا ہوں کہ بید مسئلة طعی ہے یا طنی ظاہر بات ہے کہ قطعی ہوتا لیتا ہوں کہ ہا ہے کہ فائی ہونے کا نقاضا تو محل اجتہاد نہ ہوتا۔ وہ کہتا ہے کہ فائی ہے تو میں کہد دیتا ہوں کہ پر ظفی ہونے کا نقاضا تو مسئلہ کی فلیت کی تاکید وتقویت ہوتی ہے ایسے شبہ دیے کھے حرج نہیں۔

(مجالس حكيم الامت صفح ١٤١)

#### راه اعتدال

توحید و رسالت اور عقائد اصل ہیں اور قطعی دلائل اس پر قائم ہیں اس میں نداہب حقہ سب شریک ہیں آ گے فروع ہیں جس سے دلائل خود ظنی ہیں ان میں کسی



جانب کا جزم کر لینا غلو فی الدین ہے اس لئے ندہب حنفی کے کسی مسئلہ کو اس طرح ترجیح دینا کہ شافعی ندہب کے ابطال کا شبہ ہو بیطرز پسندیدہ نہیں۔

(انفاس عيسي صفحة ١٢٣٣)

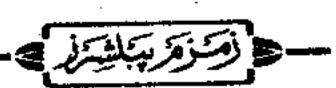
كسى ايك مذهب كويتنى في اور دوسر كوباطل سمحصنے كاوبال

فرمایا مسائل مختلف فیہا میں ایک جانب کو یقینی حق سمجھنا اور دوسری جانب کو یقینا باطل نہ سمجھنا چاہئے کیونکہ بعض اوقات موت کے وفت حقیقت کا انکشاف ہو جاتا ہے اس وفت فرض کیجئے جس کو باطل سمجھتا تھا" اگر صحیح ظاہر ہوا تو ایسے وفت میں شیطان کو بہکانے کا موقع ملتا ہے کہ شاید تمہارے تمام یقینیات کا یہی حال ہوحتی کہ تو حید و رسالت میں بھی شبہ پیدا ہو جاتا ہے پس ایس حالت میں ایمان برباد ہو جانے کا اندیشہوجا تا ہے۔" (مقالات حکمت صفیہ ہو)

# حنفى مسلك كومدل اور ثابت كرنے كامقصد

میری بینت ہرگز نہیں کہ اپنے امام کے مذہب کی ترجیح کی دوسرے مذاہب پر کوشش بھی کی جائے میں طالب علموں سے کہا کرتا ہوں کہتم اس ترجیح کی کوشش ہرگز مت کرو کہ امام صاحب کا قول رائح بھی مقصود نہیں، بلکہ امام صاحب کے قول کا صرف ماخذ دکھلا نا ہے تا کہ ہمارے امام صاحب پر سے مخالفت حدیث کا اعتراض اٹھ جائے باقی اس سے آگے و میں بے ضرورت بھی سمجھتا ہوں، اور اس سے آگے و میں بے ضرورت بھی سمجھتا ہوں، اور اس سے آگے و میں کو دوسرے ندا ہب کی تنقیص بھی سمجھتا ہوں۔ (القول الجلیل صفحہ دے)





# مي نوال باب الله

# تقلیدجامد کے بیان میں

# ائمہ کی تقلید میں جمود سخت منع ہے

بعض اہل تعصب کو انکہ کی تقلید میں ایسا جمود ہوتا ہے کہ وہ امام کے قول کے سامنے احادیث صحیحہ غیر معارضہ کو بے دھڑک رد کر دیتے ہیں میرا تو اس سے رونکھا کھڑا ہوتا ہے۔ چنانچے ایک ایسے ہی شخص کا قول ہے'' قال قال بسیار است مرا قال ابو حنفیہ درکار است' اس جملہ میں احادیث نبویہ کے ساتھ کیسی بے اعتبائی اور گتاخی ہے خدا تعالی ایسے جمود سے بچائے۔ ان لوگوں کے طرز سے معلوم ہوتا ہے کہ ام ابو حنیفہ بی کو مقصود بالذات سمجھتے ہیں اب اس تقلید کوکوئی شرک فی النبوۃ کہہ دی تو اس کی کیا خطا ہے۔ مگر یہ جی غلطی ہے کہ ایسے دو چار جاہلوں کی حالت دیکھ کر سارے مقلدین کو شرک فی النبوۃ سے مطعون و متم کیا جائے۔

(اشرف العمولات صفحه ١٩ اشرف الجواب جلد ٢ صفحه ١٢٥)

# ہمارے مجمع میں ہرتقلید جائز جہیں

ہمارے بھی تو بعض لوگ غیر مقلد کہتے ہیں اور غیر مقلد ہم کومشرک کہتے ہیں اور غیر مقلد ہم کومشرک کہتے ہیں بات رہے کہ ہمارے جمع میں مقلدین کی طرح ہر تقلید جائز نہیں چنانچہ اگر امام کی دلیل سوائے قیاس کے بچھ نہ ہواور حدیث معارض موجود ہوتو امام کے قول کوچھوڑ دیا

لْوَ زَوَرَ مِبَالِثِ مَنْ إِلَيْ الْحِدِ

جاتا ہے۔ (حس العزیز جلد مصفی ١٩٥)

### فاتحه خلف الامام حضرت تفانوى رحمه التدنعالي نے بھى كيا ہے

فرمایا جب میں کانپور میں حدیث پڑھاتا تھا تو میرے دل میں فاتحہ خلف الامام پڑھنے کی ترجیح قائم ہوگئ چنانچہ اس پڑمل بھی شروع کر دیا گر حضرت گنگوہی رحمہ اللہ تعالیٰ کولکھ کر بھیج دیا اس کے جواب میں حضرت نے جھے پچھ بیس فرمایا گر چندہی روز گزرے ہے کہ پھر خود بخو دول میں ترک فاتحہ خلف الامام کی ترجیح ہوگئی اور اس کے مطابق عمل کرنے لگا اس کی بھی اطلاع حضرت کو کر دی حضرت نے پچھ بیس فرمایا حضرت کو میں معلوم تھا کہ بیرجو پچھ کرتے ہیں نیک نیتی سے کرتے ہیں۔

(مجالس مکیم الامت صفحه ۱۷)

ہم امام صاحب کے بعض فتووں کو بھی رد کر دیتے ہیں فرمایا کہ اعتقاد میں ایسا غلوبھی ٹھیک نہیں، ہم کوئی موی اور عیسیٰ علیہ السلام توہیں نہیں جب ہم جیسے نالائق امام اعظم کے بعض فتووں کو غلط کہہ دیتے ہیں۔ تو ہمارے فتوے کیا ہیں۔ اپنے بزرگوں کی نسبت سے عقیدہ کہ ان سے غلطی نہیں ہوتی بہت غلو ہے۔ (حن العزیز جلدا صفحہ ۲۷)

ناجائز اورحرام تقليد

اگر جانب مرجوح میں منجائش عمل کی نہیں بلکہ ترک واجب یا ارتکاب امر ناجائز لازم آتا ہے۔ اور جانب رائح میں لازم آتا ہے۔ اور جانب رائح میں حدیث صریح موجود ہے اس وقت بلاتر در حدیث پرعمل واجب ہوگا اور اس مسئلہ میں حدیث صریح موجود ہے اس وقت بلاتر در حدیث پرعمل واجب ہوگا اور اس مسئلہ میں مسئلہ میں طرح تقلید جائز نہ ہوگی۔ ایسی حالت میں بھی اسی حال پر جمار ہنا یہی تقلید ہے جس کی مذمت قرآن وحدیث واقوال علاء میں آئی ہے۔ (الاقتصاد صفحه ۸۵)

سے نوکز کر بیکائیے کرکے

اگرکسی اور جزئی میں بھی ہم کومعلوم ہوجائے کہ حدیث صریح منصوص کےخلاف ہے تو اس کو بھی چھوڑ دیں گے اور بیتقلید کے خلاف نہیں آخر بعض مواقع میں امام صاحب کے اقوال کو بھی تو چھوڑ اگیا ہے۔ ہاں جس جگہ حدیث کے متعدد محمل ہوں وہاں جس محمل پر جمہد نے مل کیا ہم اسی پڑمل کریں گے۔ (الکلام الحن صفحہ ۱۵)

### كورانه تقليد

بہر حال ایک تو کورانہ تقلید ہوتی ہے جس کے بین تائج ہیں اور ایک تقلید علماء کی ہے جس پر دین کا مدار ہے۔ ان لوگوں کو علماء کی تقلید سے تو عار آتی ہے اور دوسری قوموں کی کورانہ تقلید کرتے ہیں ....ساری خرابیاں اس کی ہیں کہ علماء کی تقلید کو تو چھوڑ رکھا ہے اور دوسری قوموں کی تقلید اختیار کرلی ہے۔ (التبلیخ احکام المال صغیم ۲۳،۵۴)

# اگرامام کا قول کسی آیت یا صرح حدیث کے خلاف ہو

البنة اگر قول ابی حنیفه کو ہم کسی آیت یا حدیث کے خلاف دیکھیں گے تو اس وفت بے شک اس کونزک کریں گے۔ (القول الجلیل صغیہ ۷)

اگرامام کی دلیل سوائے قیاس کے پچھ نہ ہواور حدیث معارض موجود ہوتو تول امام کوچھوڑ دیا جاتا ہے جیسے "ما اُسگو کثیرہ فقلیلہ حرام" میں ہوا ہے کہ امام صاحب نے قدر غیر مسکر کو جائز کہا ہے۔ اور حدیث میں اس کے خلاف کی تصری موجود ہے۔ کسی مسئلہ میں یہ کہنا بڑی مشکل ہے کہ اس میں دلیل سوائے قیاس کے پچھ نہیں ہوتا ہے اس میاس واسطے کہ کہیں احتجاج بعبارة النص ہوتا ہے اور کہیں باشارة النص ہوتا ہے اور یہ سب احتجاج بالحدیث ہے۔ البتہ "ما اسکو سخیرہ فقلیہ حوام" کے خلاف واقعی کوئی دلیل سوائے قیاس کے نہیں رہے آثار صحابہ سووہ حدیث کے مقابل نہیں ہو واقعی کوئی دلیل سوائے قیاس کے نہیں رہے آثار صحابہ سووہ حدیث کے مقابل نہیں ہو سکتے۔ (حسن العزیز جلد ہم سفی ہو۔)

# عامی کی نگاہ میں اگرامام کا قول حدیث کے خلاف ہو

مفتی صاحب نے پوچھا کہ اگر عامی مخص کو کسی مسئلہ میں ثابت ہوجائے کہ مجتمد کا قول حدیث کے خات کہ جمہد کا قول حدیث کے خلاف ہے تو اس وقت میں حدیث پر عمل کیوں جائز نہ ہوگا اور نہ حدیث پر قول مجتمد کی ترجیح لازم آتی ہے۔

فرمایا بیصورت صرف فرضی ہے عامی کو بیر کہنے کا منصب ہی کہاں ہے کہ مجتہد کا قول حدیث کے معارض ہے اس کو حدیث کاعلم مجتہد کے برابر کب ہے نیز وہ تعارض اور تطبیق کو مجتہد کے برابر کیسے جان سکتا ہے۔ اول تو بیصورت فرضی ہے کہ قول مجتہد حدیث کے معارض ہو۔

مسئلہ میں میں تنزل کر کے کہنا ہوں کہ اگر اس عامی شخص کا قلب مواہی دیتا ہو کہ اس مسئلہ میں مجتبد کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے تو اس صورت میں بھی ترک تقلید جائز نہیں۔

ال کی نظیر ہے ہے کہ طبیب سے نسخہ لکھواتے ہیں تو اس نسخہ کو غلط کہنے کی کیا صورت ہوسکتی ہے عامی تو عامی کوئی دوسرا طبیب بھی اس نسخہ کو غلط نہیں کہہ سکتا، دوسرا نسخہ دوسرا طبیب جمی اس نسخہ دوسرا طبیب جمی یز کر دے لیکن اس نسخہ کو غلط کہنے کا مجاز نہیں اس وقت تک کہ اس نسخہ کو بالکل صریح غلط ثابت نہ کر سکے، دوسری جمی یز کے بہت سے وجوہ ہو سکتے ہیں حتی کہ یہ بھی ایک وجہ ہوئی ہے کہ ایک دبلی کا تعلیم یافتہ ہے دوسرا لکھنو کا، لکھنو کا طرز مطب اور ہے اور دبلی کا اور ہے، اور اوز ان ادو یہ میں بھی فرق ہے تو ایک دبلی کے تعلیم یافتہ کو کھنو کے نسخہ کو صرف اس وجہ سے غلط کہہ دینا کہ اس کے اوز ان کا فرق ہے کیسے درست ہوسکتا ہے، علی ہذا مجہدین کے اختلاف کے وجوہ بہت ہیں۔

(حسن العزيز جلد الصفحة ١٥٥٣)

# اگرامام کے قول کی کوئی دلیل نہ ہو

سیکہنا ذرامشکل ہے کہ مجہد کے پاس اس کے قول کی دلیل نہیں اس واسطہ بیہ کہا جاتا ہے کہ اگر قلب ذرا بھی گوائی دے کہ مجہد کے پاس اپنے قول کی دلیل ہوگی تو ترک تقلید جائز نہ ہوگا،اگر چہ امکان عقلی ہے بھی ہے کہ مجہد کے پاس دلیل نہ ہو، یا اس نے نظلی کی ہوجیسے کہ درجہ امکان میں ہی ہے کہ طبیب کتنا ہی بڑا ماہر کیوں نہ ہو غلطی کرسکتا ہے۔لیکن اگر ایسی فرضی صورتوں سے مجہد کا اتباع چھوڑ دیا جائے تو کارخانہ دین درہم برہم ہو جائے۔ جیسا کہ اس کی نظیر یعنی امر معالجہ میں یہ فرضی صورت جاری کرنے سے طبیب معصوم نہیں ہے غلطی کرسکتا ہے اور اس کا معالجہ چھوڑ دینے سے امر معالجہ درہم برہم ہوتا ہے۔

وہاں تو امر معالجہ کا نظام قائم رکھنے کے لئے یہ بات بھی عام طور سے مان لی گئی کہ طبیب زہر بھی کھلا دے تو چوں چراں بھی نہ کرنا چاہئے حالانکہ بیقل کے خلاف ہے۔ جب کہ ایک چیز کو زہر کہا تو زہر کے معنی قاتل نفس ہے پھراس کے کھانے کے جواز کے کیا معنی۔ مگراس جملہ کا کیا یہ مطلب ہوتا ہے کہ وہ ذہر جو طبیب کھلاتا ہے اس کو نہ اس واسطے کھا لینا چاہئے کہ وہ زہر ہے؟ بلکہ اس واسطے کہ گووہ صورة زہر ہے مگر حقیقت میں زہر نہیں۔ طبیب پراطمینان ہے کہ وہ قاتل نفس شکی نہ کھلائے گا۔

ای طرح جب ایک شخص کو مجتمد مانا گیا تو لفظ تو برا ہے مگر بیکها جاسکتا ہے کہ وہ تو اس کے زعم میں خلاف دلیل بھی بات بتلائے تو کر (مان) کی جائے جیسا کہ کہا گیا ہے کہ طبیب زہر نہیں کھلائے گا ایسا ہی مجتمد خلاف دلیل بات نہ بتلائے گا۔ پھر بیکہا کہ مشکل ہے کہ مجتمد کے پاس اپنے قول کی دلیل نہ ہوگی۔ اسی وجہ سے میں نے بیکہا کہ اگر قلب ذرا بھی گواہی دے کہ مجتمد کے پاس کوئی نہ کوئی دلیل ضرور ہوگی تو ترک تقلید جائز نہیں۔ (حن العزیز جلد ہ صفحہ 80)

# مسى وسبع النظر محقق عالم كوسى مسئله ميس خلاف وليل مونامحقق موجائ

البتہ متبحر عالم اگر کسی مسئلہ کو خلاف دلیل سمجھے تو اس کا سمجھنا معتبر ہوگا، ایسے حضرات کا فہم معتبر ہوسکتا ہے جیسے حضرت مولانا گنگوہی رحمہ اللہ تعالی، حضرت مولانا قاسم صاحب رحمہ اللہ تعالی۔ (حسن العزیز جلداصفی ۱۳۸۱)

اورجس مسئلہ میں کسی عالم وسیع النظر ذکی الفہم منصف مزاح کوا پنی محقیق ہے یا تسمى عامى كوابيسے عالم سے بشرطيكه متى بھى ہو بشہادت قلب معلوم ہو جائے كہ اس مسئلہ میں راجح دوسری جانب ہے تو و کھنا جائے کہ اس مرجوح جانب میں بھی دلیل شری سے مل کی مخاتش ہے یا نہیں؟ اگر مخاتش ہوتو ایسے موقع پر جہاں احتمال فتنہ و تشویش عوام کا ہومسلمانوں کوتفریق کلمہ سے بیجانے کے لئے اولی یہی ہے کہ اس مرجوح جانب برعمل کرے۔اور اگر اس جانب مرجوح میں گنجائش عمل نہیں بلکہ ترک واجب یا ارتکاب امر ناجائز لازم آتا ہے اور بجز قیاس کے اس پر کوئی دلیل نہیں یائی جاتی اور جانب راج میں سیجے صریح موجود ہے اس وقت بلاتر دد (ترک تقلید کر کے) حدیث پرعمل کرنا واجب ہوگا اور (خاص) اس مسئلہ میں کسی طرح تقلید جائز نہ ہوگی کیونکہ اصل دین قرآن وحدیث ہے اور تقلید سے یہی مقصود ہے کہ قرآن وحدیث پر سهولت وسلامتی سے عمل ہو جب دونوں میں موافقت ندر ہی قرآن و حدیث برعمل ہوگا ایسی حالت میں بھی اسی پر جمار ہنا یہی تقلید ہے جس کی ندمت قرآن وحدیث و اقوال علماء میں آئی ہے۔ (حسن العزیز جلد مصفحہ۳۵۵،الاقتصاد صفحہ۸۵،۸۳)



- < نُوَئِزُوَرُبِيَاشِيَرُلِ ﴾

# ما وسوال باب الله

# فقد فی کے بیان میں

# فقه خفی احادیث کی رشنی میں

فرمایا حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوبی رحمه الله تعالی فرمایا کرتے ہے کہ مجھ کو حدیثوں میں امام ابو صنیفه کا غرجب ایسا معلوم ہوتا ہے جیسے نصف النہار میں آفاب۔ (کلمَة الحق صفحاه)

# امام صاحب كاكوتى قول حديث كے خلاف نہيں

مولانا قاسم صاحب نے فرمایا کہ متاخرین کی تفریعات کوتو میں کہتا نہیں لیکن خاص امام صاحب کے جتنے اقوال ہیں ان میں دعویٰ کرتا ہوں کہ ان میں ایک بھی ایبا عہیں ہے جوحدیث سے ثابت نہ ہو۔ میں تو دعویٰ کرتا ہوں خودامام صاحب کے جس مسئلہ کو جائے یو چھ لیجئے۔

فرمایا کہ میں دعویٰ کرتا ہوں کہ خاص امام صاحب کا ایک قول بھی حدیث کے خلاف نہیں۔ (حسن العزیز جلداصفحہ ۲۰۲)

اس کتاب اعلاء السنن کی تحریر سے معلوم ہو گیا کہ بظاہر جن مسائل کی دلیل لوگوں کے نزدیک امام صاحب کے پاس نہیں بھی معلوم ہوتی ان کی دلیل بھی امام صاحب کے پاس نہیں بھی معلوم ہوتی ان کی دلیل بھی امام صاحب کے پاس ہے۔ (القول الجدید صفح ۲۷)

# امام صاحب کے نزدیک خبر واحد اور ضعیف حدیث بھی قیاس پر مقدم ہے

کیا غضب ہے جو مخص حدیث ضعیف کو بھی قیاس پر مقدم رکھے وہ کس قدر عامل بالحدیث ہے، فدا ہو جانا چاہئے ایسے خص پر تعجب ہے کہ امام مالک رحمہ اللہ تعالی خبر واحد پر بھی قیاس کو مقدم رکھتے ہیں اور ان کولوگ عامل بالحدیث کہتے ہیں اور امام صاحب حدیث ضعیف پر بھی قیاس کو مقدم نہیں رکھتے اور ان کو تارک حدیث کہا جاتا ہے۔ (حن العزیز جلد ہم صفحہ بھی کہا جاتا ہے۔ (حن العزیز جلد ہم صفحہ ہوں)

# تسي امام بربزك حديث كاالزام يجهنبين

ابن تیمید کی ایک کتاب ہے "دفع الملام عن الائمة الاعلام"اس میں انہوں نے ثابت کیا ہے کہ وجوہ دلالت کے اس قدر کثیر ہیں کہ سی مجہد پر بیالزام سیح نہیں ہوسکتا کہ اس نے حدیث کا انکار کیا ہے کتاب و یکھنے کے قابل ہے۔

(حسن العزيز جلد اصفحه ١٥٨)

ریکہنا بڑامشکل ہے کہ مجتمد کے پاس اپنے قول کی دلیل نہیں اس واسطہ کہ کہیں احتجاج بالحدیث ہے۔ احتجاج بعبارة النص ہوتا ہے اور کہیں باشارة النص اور بیسب احتجاج بالحدیث ہے۔ احتجاج بعبارة النص ہوتا ہے اور کہیں باشارة النص اور بیسب احتجاج بالحدیث ہے۔ (حسن العزیز جلد ہم صفحہ ۳۹۷)

# ہرمسکلہ میں صریح حدیث طلب کرناعلطی ہے

اگرکوئی بیدوئولی کرتا ہے کہ وہ تمام مسائل میں احادیث منصوصہ ہی پڑمل کرتا اور فتولی دیتا ہے تو وہ ہم کواجازت دیں کہ معاملات وعقو دوفسوخ وشفعہ ورہن وغیرہ کے چندسوالات ہم ان سے کریں اوران کے جواب ہم کواحادیث منصوصہ صریحہ صحیحہ ہے

دیں قیامت آجائے گی اور احادیث سے وہ بھی جواب نہ دے سکیں گے۔ اب یا تو وہ کسی امام کے قول سے جواب دیں گے تو یہ تقلید ہوئی یا یہ ہیں گے کہ شریعت میں ان مسائل کا کوئی تھم ہیں یہ "الْیُومَ اکْحَمَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ" کے خلاف ہوگا اور یہیں سے مسائل کا کوئی تھم ہیں یہ "الْیُومَ اکْحَمَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ" کے خلاف ہوگا اور یہیں سے تقیاس واستنباط کا جواز بھی معلوم ہوگیا۔ (اشرف الجواب جلد اصفح ۱۲۹)

# كيااحناف كي احاديث مرجوح اورضعيف بين؟

رہاتمہارانیکہنا کہ ہماری حدیث راج ہے تمہاری مرجوح ہے۔اس کا جواب یہ ہے کہ طریق ترجیح کا مدار ذوق پر ہے، تمہاے ذوق میں ایک حدیث رائج ہے اور امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے ذوق میں دوسری رائج ہے۔ پھر تمہارا اپنے آپ کو عامل بالحدیث نہ کہنا محض ہث دھری ہے۔

(اشرف الجواب جلد ٢صفحه ١٢٩)

(پیشبہ کہ) حنفیہ کے دلاکل اکثر احادیث ضعیفہ ہیں، اور بعضی احادیث غیر ثابتہ اور ان کے مقابل میں دوسروں کے پاس احادیث قوی اور رائح ہیں پس رائح کو چھوڑ کر مرجوح پر کیوں عمل کرتے ہو۔ (اس کا جواب بیہ ہے کہ) اول تو یہ کہنا کہ ان کے اکثر دلائل ضعیف ہیں غیر مسلم ہے، بہت سے مسائل میں تو صحاح ستہ کی احادیث سے ان کا استدلال ہے چنانچہ کتب دلائل دیکھنے سے معلوم ہوسکتا ہے۔ اور جو حدیثیں دوسری کتب کی ہیں ان میں بھی اکثر بقواعد محدثین صحیح ہیں کیونکہ احادیث صحیحہ کا حصر صحاح ستہ میں یا صحاح ستہ کا حصر احادیث صحیحہ میں ضروری نہیں چنانچہ اہل علم پر مخفی میں صروری نہیں چنانچہ اہل علم پر مخفی میں صدید میں جنانچہ اہل علم پر مخفی میں صدید میں جنانچہ اہل علم پر مخبیل ۔

اور جواحادیث عندالمحدثین ضعیف ہیں سواول تو جن قواعد پر محدثین نے قوۃ اور ضعف حدیث کو مبنی کیا ہے جن میں بڑا امر راوی کا ثقنہ و ضابط ہونا ہے اور وہ سب قواعد طبی کیا ہے جن میں بڑا امر راوی کا ثقنہ و ضابط ہونا ہے اور وہ سب قواعد میں خودمحد ثین مختلف ہیں، اسی طرح کسی راوی کا ثقنہ

علاوہ اس کے بھی قرآن کے انضام سے اس کا ضعف مبخبر ہوجاتا ہے جبیبا کہ فتح القدیر بحث عدد تکبیر جنازہ میں لکھا ہے۔

دوسرے بیر کہ حدیث کاضعف اس کی صفت اصلیہ تو ہے ہیں راوی کی وجہ سے ضعف آ جاتا ہے پس ممکن ہے کہ مجتمدین کو بسند صحیح پہنچی ہواور بعد میں کوئی راوی ضعف آ جاتا ہے پس ممکن ہے کہ مجتمد بین کو بسند سحیح کم جنوبیں۔ ضعیف اس میں آگیا پس ضعف متاخر مستدل متقدم کومصر نہیں۔

ٹانیا مجہدکا اس حدیث سے استدلال ہو چکا اور استدلال موقوف ہے حدیث کی صحت پرتو گویا مجہدکا اس حدیث کی تھیج کر دی اور بہی معنی ہیں علماء کے اس قول کے "اَلْمُ جُتَهِدُ إِذَ اسْتَدَلَّ بِحَدِیْتِ کَانَ تَصْحِیْحًا لَهُ مِنْهُ "پس گوسنداس کومعلوم نہ ہوگر مقلد کے نزدیک مثل تعلیقات بخاری کے بیر حدیث صحیح ہوگئ پس اس کے استدلال میں مضرنہ ہوئی۔

رہابیشبہ کہ اس کی دلیل کیا ہے کہ جہتد نے اس سے تمسک کیا ہے اس کا جواب بیہ ہے کہ اس کے ساتھ بیہ ہے کہ اس کے ساتھ بیہ ہے کہ اس کے ساتھ تمسک کرنے پر۔ (الاقتعاد صغیر ۱۳۰۷)

حنفی مسلک کی کتابول میں حدیث کے حوالے کیول بہیں فرمایا صاحب ہدایة حدیث کے حافظ تھے اس لئے ان کو حدیث کے حوالے کی ضرورت نقصی اور اس وقت پنتہ کے لئے اتنا ہی کافی ہوتا تھا کہ حدیث میں آیا ہے گر اس زمانه میں چونکه تدین نہیں رہا اس لئے حوالہ میں صفحہ سطر بھی پچھ لکھنا جائے تا کہ دوسراد مکھے سکے۔ (کلمة الحق صفحہاہ)

صاحب ہدایہ کی علمی شان ہدایہ ہی سے معلوم ہوتی ہے واقعی اس کتاب میں انہوں نے کمال کر دیا ہر مسئلہ کی دو دلیلیں بیان کرتے ہیں ایک عقلی ایک نقلی کیا شھکانا ہے وسعت نظر کا کہ جزئیات تک کو حدیث سے ثابت کرتے ہیں پھر حدیثیں گو بلا سند بیان کرتے ہیں مگر تفتیش کرنے سے کہیں نہ کہیں ضرور ملتی ہیں چاہے مند بزار میں ہوں یا مصنف ابن ابی شیبہ میں کہیں ضرور میں ہوں یا مصنف ابن ابی شیبہ میں کہیں ضرور ملیں گی ایک دواگر نہلیں تو ممکن ہے مگر جس شخص کی نظر اتنی وسیع ہوتو ایک دوحدیث ملیں گی ایک دواگر نہلیں تو ممکن ہے مگر جس شخص کی نظر اتنی وسیع ہوتو ایک دوحدیث جوہم کو نہلی ہواں سے دعوی نہیں کیا جاسکا کہ اس کی اصل ہی نہیں ہی تو وسعت نظر کا حال ہے (اس لئے) جزئیات اس کے سب معتبر ہیں۔ (اشرف الجواب جلداصفی ۱۳۱)

# اقرب الى الحديث امام ابوحنيفه بى كامسلك ب

سلف صالحین کا بہی طریقہ تھا کہ اقوال وافعال حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اور اقوال و افعال حضور صلی اللہ علیہ و سامنے سر جھکا دیا جاہے وہ اپنی رائے کے موافق ہویا مخالف بہی تغییل ہے حدیث مذکورہ "ما انا علیہ و اصحابی" کی۔

اوراس پرسب سے زیادہ عمل ابو صنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے کیا ہے کیونکہ ان کا قول ہے کہ حدیث موقوف بھی جمت ہے اور مقدم ہے قیاس پر۔

حدیث موقوف اس کو کہتے ہیں جس میں صحابی اپنی طرف سے ایک تھم بیان کر دے جو مدرک بالرائے ہو سکے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف اس کی نسبت نہ کرے اس کو کہا جائے گا کہ بیر صحابی کی رائے ہے۔

سوامام صاحب اس کے سامنے بھی قیاس کو چھوڑ دینے ہیں۔ اور بعض فقہاء و مجہدین کہتے ہیں" کھٹم دِ جَالٌ وَ نَحْنٌ دِ جَالٌ" یعنی جب قرآن وحدیث میں اس تھم کے بارے میں کوئی تصریح نہیں ہے تو بیصابی کا قیاس ہے تو جیسے وہ قیاس کر سکتے ہیں ایسے ہم بھی قیاس کر سکتے ہیں۔ البندا آگر وہ قول ہمارے قیاس کے مطابق ہوتو خیر ورنہ ہم کواسینے قیاس بیمل کرنا جا ہئے۔ ان کا قیاس ہمارے اوپر جمت نہیں ہوتا۔

مطلب بیہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد منقول نہ ہواور اس میں ضرورت ہواجتہاد کی تو اس اجتہاد میں صحابی اور ہم برابر ہیں وہ بھی مجتبد ہیں اور ہم بھی اور ایک مجتبد بردوسرے کی تقلید ضروری نہیں۔

گرامام صاحب کا مسلک ہے ہے کہ صحابی کی تقلید بھی مجتبد پر واجب ہے یعنی اس کا اتباع بلا دلیل، بلفظ دیگر صحابی کا قول بھی دلیل ہے اور قیاس اس وقت کیا جاتا ہے جسب کوئی دلیل نہ ہواور قول صحابی دلیل ہے تو اس صورت میں امام اپنے قیاس کو چھوڑ دیتے ہیں۔ اور امام صاحب کے اس مسلک کا ماخذ "انا علیه و اصحابی" کے ظاہر الفاظ ہو سکتے ہیں۔

دیکھے کس فدراحتیاط کی ہے امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے اور کس درجہ وحی (اور صدیث) کا انتباع کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے مذہب میں آثار بہت ہیں کیونکہ ان کو قیاس سے پہلے آثار کی تلاش کرنا پڑی ہے۔

( دعظ الصالحون صفحه ۲۸،۲۷)

# امام کا قول اگر حدیث کے خلاف ہو پھر بھی اس کو کیوں مانتے ہیں

رہا میہ اعتراض کہ تمہارے سامنے ایک حدیث پیش کی جائے اور تم اس کوئہیں مانے محض اس وئہیں مانے محض اس وجہ سے کہ تمہارے امام کا قول اس کے خلاف ہوتا ہوتا ہے کہ بیت تقلید حدیث مقصود بالذات نہیں بلکہ تقلید قول امام مقصود ہے۔

اس کا جواب بیرے کہ جس مسئلہ میں اختلاف ہوتا ہے اس میں احادیث مختلف انتخاب میں احادیث مختلف انتخاب میں احادیث مختلف

ہوتی ہیں جس حدیث کوتم ہمارے سامنے پیش کرتے ہوتو ہماراعمل اگراس حدیث پر نہیں تو اس مسئلہ میں دوسری حدیث پر ہماراعمل ہے اورتم اس حدیث کونہیں مانے جس کوہم مانتے ہیں چر ہمارے ہی او پر کیا الزام ہے۔ (اشرف الجواب جلد اصفی ۱۲۸)

### عامل بالحديث دراصل مقلدين ہي ہيں

میں دوسرے عنوان سے کہتا ہوں کہ عمل بالحدیث کے معنی آیا عمل بکل الاحادیث مراد ہے سویہ میں الاحادیث ہے یا عمل بعض الاحادیث، اگر کہو کہ عمل بکل الاحادیث مراد ہے سویہ کھی نہیں کرتے اور عمکن بھی نہیں کی وکلہ آٹار مختلفہ واحادیث متعارضہ میں سب احادیث پر عمل نہیں ہوسکتا یقینا بعض پر عمل ہوگا اور بعض کا ترک ہوگا اور اگر عمل بعض الاحادیث مراد ہے تو اس معنی کوہم بھی عامل بالحدیث ہیں پھرتم اپنے ہی کوعامل بالحدیث الناحادیث مراد ہے تو اس معنی کوہم بھی عامل بالحدیث ہیں پھرتم اپنے ہی کوعامل بالحدیث الوحنیفہ محض واسطہ فی اتفہیم ہول کے جو محض بلاواسطہ مل بالحدیث کا دعوی کرتا ہے وہ حدیث کا اتباع اپنی نہم کے ذریعہ سے کرتا ہے۔ (ہمارے نزدیک امام صاحب کا ذوق صدیث کا اتباع اپنی نہم کے ذریعہ سے کرتا ہے۔ (ہمارے نزدیک امام صاحب کا ذوق اسلم وارج ہے) اور یقینا سلف صالحین کی نہم عقل و ورع و تقوی و دیانت و خشیت و احتیاط ہمارے اور آپ سے زیادہ تھی تو ہتلا ہے عمل بالحدیث کس کا کامل ہوا آپ کا جو احتیاط ہمارے اور آپ سے دیادہ تو گل کرتے ہیں یا مقلد کا جوسلف کے ذریعہ سے حدیث پرعمل کرتے ہیں یا مقلد کا جوسلف کے ذریعہ سے حدیث پرعمل کرتے ہیں یا مقلد کا جوسلف کے ذریعہ سے حدیث پرعمل کرتے ہیں یا مقلد کا جوسلف کے ذریعہ سے حدیث پرعمل کرتے ہیں یا مقلد کا جوسلف کے ذریعہ سے حدیث پرعمل کرتا ہے؟ اس کا فیصلہ اہل انصاف خود کریں گے۔

(اشرف الجواب صفحه ۱۲۹،۱۲۷)

### فقه في كى خصوصيات

امام صاحب کے اقوال اقرب انی الانظام ہیں، شاہانہ احکام ہیں، پہلے ہی سے ایسا بندوبست کرتے ہیں کہ آئندہ خرابی نہ واقع ہو۔ مثلاً کوئی عمل منقول ہے اور لوگ ایسا بندوبست کرتے ہیں کہ آئندہ خرابی نہ واقع ہو۔ مثلاً کوئی عمل منقول ہے اور لوگ ایسا کو اینے درجہ سے بڑھا کر کرنے لگیس اور اعتقاد میں بھی خرابی پید ہوجائے تو امام

صاحب اس مل ہی کومتر وک ہونے کے قابل کہتے ہیں۔ یعنی اس کوجھوڑ ویٹا جاہئے نہ رید کہ صرف اس زیادتی ہی کی اصلاح کر دی جائے۔

جیسے سجدہ شکر کہ گومنقول تو ہے مگر لوگ اس کو اپنی حدید آئے بڑھانے گئے مصاب کے بالکل ہی روک دیا، اور بیاس عمل میں ہے جوضروری نہ ہو۔ اور جو ممل ضروری ہوتو اس میں صرف زیادتی کو حذف کیا جائے گا۔ امام صاحب کا مسلک صوفیہ کے مسلک سے ملتا ہوا ہے، صوفیہ اعمال باطنی میں ایسی جی احتیاط کرتے ہیں جیسے علماء احکام ظاہرہ میں۔ (حن العزیز جلد ۳ صفوری)

### أيك انكريز كالمقوله

ایک انگریز نے لکھا ہے کہ ''فقہ خفی'' کے سواکسی فد مب پرسلطنت نہیں چل سکتی،
سکسی فد مب میں ایسی وسعت معاملات اور سیاسیات میں نہیں فقہ خفی کو اس بارہ میں
امتیاز ہے۔انگریز چونکہ فن سیاست میں خوب ماہر ہیں اس لئے ان کوقدر ہوئی۔
میں تو سے کہتا ہوں کہ حضرات فقہاء کے دماغ کے سامنے سلاطین اور وزراء کا
دماغ سچھ بھی نہیں۔ (حن العزیز جلد ۳ صفیہ ۲۰۱۱)

ایک انگریز نے لکھا ہے کہ سلطنت کسی کے فقہ پرنہیں چل سکتی سوائے فقہ خفی کے ایک سیاسی شخص کا بیہ کہنا ضرور بڑے تجربہ کی خبر دیتا ہے۔ امام ابوحنیفہ کی عجیب نظر ہے۔ دیکھئے امام صاحب کا قول ہے کہ آلات ابوکا توڑ ڈالنا واعظ کو یا کسی کو جائز نہیں، اگر کوئی توڑ ڈالے تو ضان لازم آئے گا۔ بیکام سلطان کا ہے، وہ احتساب کرے اور تو ڑے اور سزا دے جو چاہے کر لے۔ دیکھئے اس میں کتنا امن ہے۔ سوائے سلطان کے اور سن کے احتساب کا بینتیجہ ہوتا ہے کہ وہ کام بندتو ہوتا نہیں جنگ وجدل وفتنہ ہوجاتا ہے۔ اور باہمی منازعات بڑی دور تک پہنچ جاتے ہیں علی بذا آقامت صدود سلطان ہی کے ساتھ خاص ہیں۔ (حن العزیز جلد ہم سفی ہوتا)

- ﴿ الْمِسْرَوْرَ بِبَالْشِيرُ لِهِ ﴾

# ملا گیارہوال باب اللہ

# امام الوصنيف رحمه التدنعالي كے بيان ميں

# كياامام صاحب كو كاحديثين بينجي تقين

فرمایا غیرمقلدین کہتے ہیں کہ امام صاحب کو ہا حدیثیں پینچی ہیں میں کہتا ہوں کہا گراس سے بھی کم پہنچتیں تو امام صاحب کا اور زیادہ کمال ظاہر ہوتا۔ کیونکہ جوشخص علم حدیث میں اتنا کم ہواور پھر بھی وہ جو پچھ کہے اور لاکھوں مسائل بیان کرے اور وہ سب حدیث میں اتنا کم ہوانق ہوں تو اس کا جہتداعظم ہونا بہت زیادہ مسلم ہوگیا۔

سی ابن خلکان مورخ کی جسارت ہے ورنہ صرف امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ کی وہ احادیث خلکان مورخ کی جسارت ہے ورنہ صرف امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ کی وہ احادیث جو وہ اپنی کتابوں میں امام صاحب سے روایت کرتے ہیں دیکھوصد ہا ملیں گی۔(کلمۃ الحق صفح ہمے)

جس مورخ (ابن خلکان) نے بہ تول سترہ حدیث پہنچنے کانقل کیا ہے خود اس مورخ نے حضرت امام صاحب کی نسبت رہیجارت لکھی ہے۔

﴿ وَيَدُلُ عَلَيْهِ أَنَّهُ مِنْ كِبَارِ الْمُجْتَهِدِيْنَ فِي الْحَدِيْثِ اِعْتِمَادُ مَلْهِ فِي الْحَدِيْثِ اِعْتِمَادُ مَذْهِبِهِ فِيمَا بَيْنَهُمْ وَالتَّعْوِيْلُ عَلَيْهِ وَاعْتِبَارُهُ رَدًّا وَقُبُولًا ﴾ مَذْهِبِهِ فِيمَا بَيْنَهُمْ وَالتَّعْوِيْلُ عَلَيْهِ وَاعْتِبَارُهُ رَدًّا وَقُبُولًا ﴾

لینی حضرت امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کی حدیث میں بروے مجہۃ دہونے کی دلیل سے جہۃ دہمہ اللہ تعالیٰ کی حدیث میں بروے مجہۃ دہمونے کی دلیل سے کہ علماء کے درمیان ان کا فدہب معتمد سمجھا گیا ہے اور اس کومستند ومعتبر رکھا گیا ہے۔ کہیں بحث ومباحثہ کے طور پر کہیں قبول کے طور پر اور جب بقول صاحب شبہ

جہتد ہونے کے لئے محدث ہونا ضروری ہے اور واقع میں بھی اس سے اور اس مورخ
کے قول سے ان کا جہتد ہونا ثابت ہے پس لامحالہ ان کا محدث ہونا بھی ثابت ہوگیا
۔۔۔۔۔ یہ قول خودعقل فقل کے خالف ہے ۔۔۔۔۔۔ اس لئے کہ اگر کوئی شخص امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ کی موطا اور کتاب الج و کتاب الآثار وسیر کبیر اور امام ابو یوسف رحمہ اللہ تعالیٰ کی موطا اور کتاب الج و کتاب الآثار وسیر کبیر اور امام ابو یوسف رحمہ اللہ تعالیٰ کی موطا اور کتاب الج کی سے امام صنف عبدالرزاق اور دار قطنی و بیہی وطحاوی کی تصانیف کا مطالعہ کر کے ان میں سے امام صاحب کی مرویات مرضیہ کو جمع کر کے گئے تو اس قول کا کذب واضح ہوجائے گا۔ (الاقتفاصفہ ۵ے)

كياامام صاحب تابعي بين؟

امام صاحب بقول بعض محدثین مثل ابن جرعسقلانی ان کے ایک قول کے موافق تبع تابعین سے ہیں اور بقول بعض محدثین مثل خطیب بغدادی و دار قطنی و ابن الجوزی و نو وی و ذہبی و ولی الدین عراقی و ابن حجر کمی وسیوطی اور ایک قول ابن حجرعسقلانی الجوزی و نو وی و ذہبی و ولی الدین عراقی و ابن حجر کمی وسیوطی اور ایک قول ابن حجرعسقلانی کے تابعین سے ہیں۔ تو جو شخص رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے اس قدر قریب ہواور و و زمانہ بھی شیوع علم اور اشاعت دین کا ہو عقل کس طرح تجویز کرسکتی ہے کہ اس شخص کو کل سترہ حدیثیں بہنجی ہول۔ (الاقتصاصفہ ۲۷)

كياامام ابوحنيفه ضعيف (غيرثفنه) ہيں

ذہبی نے تذکرہ الحفاظ میں کی ابن معین کا قول امام صاحب کی شان میں نقل

﴿ لَا بَأْسَ بِهِ لَمْ يَكُنْ مُتَّهَمًا ﴾

تشریحت د'امام صاحب میں کوئی خرابی نہیں اوران پر شبہ لطی کانہیں۔'' اور ابن عبدالبرنے ذکر کیا ہے:

﴿ عَلَى بْنُ الْمَدِيْنِي آبُوْحنيفة رَوىَ عَنْهُ النَّوْرِي وابنُ المُباركِ

وَحما دُبْنُ زِيدٍ وَهِ شَامٌ وَوَ كِنْ عُلَا بَنُ الْعَوامِ وَجَعَفَرُ بُنُ عُونِ وَهُو ثِقَةٌ لاَ بَأْسَ بِهِ وَكَانَ شُعبةُ حسن راى فيه النح الله وَمُعَلَّذُ وَعَلَى ابن المديني سے منقول ہے كہ ابو حنيفہ سے تورى ابن مبارك اور جماد بن زيد اور بشمام اور وكيع اور حماد بن عوام اور جعفر بن عون في امر خدشه كا نه تقا اور شعبه كى روايت كى ہے اور وہ ثقہ تھے ان ميں كوئى امر خدشه كا نه تقا اور شعبه كى رائے ان كے بارے ميں اچھى تھے۔''

(بداكله ملقط من تقدمة عمدة الرعاية - للشيخ مولانا عبدالحي الكنوى الاقتصاد صفحه ٢٥)

كياامام صاحب حديث كى مخالفت فرمات يبي

تم جوامام صاحب کو مخالف حدیث کہتے ہوتو ممکن ہے کہ موافق حدیث یاس کی نظیر کوئی دوسری حدیث امام صاحب کو پہنچی ہواور امام صاحب نے اس سے استدلال کیا ہوتو تم کو امام صاحب پر حق اعتراض نہیں تو ہمارا بیکہنا کہ امام صاحب کی بیدلیا ہے اس کا دعویٰ نہیں کہ امام صاحب سے بیاستدلال منقول ہے تا کہ ہم سے وہ سوال ہو سکے کنقل دکھلا کو، ہمارا بیکہنا درجہنع میں ہے، معترض مدعی ہے مخالفت کا تو اس کے جواب میں ہماری طرف سے منع کافی ہے۔ (القول الجلیل صفح ۱۹)

ایک صاحب نے پوچھا کہ امام صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ جن احادیث سے استدلال فرماتے ہیں اوران میں بہجواب دیا جاتا ہے کممکن ہے کہ امام صاحب کو بہ حدیث دوسری سندسے پہنجی ہو بہجواب کس درجہ کا ہے؟

فرمایا کہ اس جواب کی حقیقت منع ہے جو مشدل کے لئے تو کافی نہیں ہال معترض کے مقابلہ میں کافی ہے۔ (دعوات عبدیت جلدہ اصفحہ ۹۲)

کیا امام صاحب نے سواد اعظم سے اختلاف فرمایا اگریداشکال ہو کہ امام ابو صنیفہ رحمہ اللہ تعالی نے بعض مسائل میں سواد اعظم کا اگریداشکال ہو کہ امام ابو صنیفہ رحمہ اللہ تعالی نے بعض مسائل میں سواد اعظم کا اختلاف خیرالقرون میں کیا ہے۔ جواب بیہ ہے کہ اس وقت خیرالقرون والے امام صاحب کی بات کو یقیبتا (بالقین) باطل نہ کہتے تھے بلکہ اس پرمتفق تھے کہ شاید امام صاحب ہی جن پر ہوں تو احتال حقانیت پرسواد اعظم متفق تھا۔ (الافاضات جلداصفی ۱۸۸)

# مدیث کے ظاہر الفاظ پر عمل نہ کرنا مدیث کی مخالفت نہیں

اجتہاد سے جس طرح تھم کا استباط کرنا جائز ہے اس طرح اجتہاد سے حدیث کو معلل سمجھ کرمقت نائے علت پڑمل کرنا اور ظاہر الفاظ پڑمل نہ کرنا حدیث کی مخالفت یا معلل سمجھ کرمقت نائے علت پڑمل کرنا اور ظاہر الفاظ پڑمل نہ کرنا حدیث کی مخالفت یا ترک نہیں ، ایسا اجتہاد تھی جائز ہے اور ایسے اجتہاد کی تقلید بھی جائز ہے۔ (الاقتماد صفح ایک لونڈی کرمثلاً) حضرت انس رضی اللہ تعلیہ وسلم ) نے حضرت علی سے فرمایا کہ جاؤاس کی امر دو صفرت علی اس کے پاس تشریف لائے تو اس کو دیکھا ایک کنویں میں اتر اللہ موا بدن شخندا کر دہا ہے ۔ اس کو نکالا تو وہ مقطوع الذکر نظر پڑا آپ اس کی ہوا بدن شخندا کر دہا ہے ۔ اس کو نکالا تو وہ مقطوع الذکر نظر پڑا آپ اس کی مرزا سے دک سے اور دسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خر دی آپ نے ان کے فعل کو سخسن مزا سے دک سے اور دسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خر دی آپ نے ان کے فعل کو سخسن فرمایا دوایت کیا اس کو مسلم نے۔

اس واقعہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا خاص اور صاف تھم موجود تھا گر حضرت علی نے اس کومعلل بعلت سمجھا اور چونکہ اس علت کا وجود نہ پایا اس لئے سزانہ دی اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو جائز رکھا بلکہ پند فرمایا حالانکہ بیمل ظاہر اطلاق حدیث کی کم اور علت سمجھ کر اس معلوم ہوا کہ حدیث کی کم اور علت سمجھ کر اس کے موافق عمل کرنا گو بظاہر الفاظ سے بعید معلوم ہوگل بالحدیث کے خلاف نہیں۔

(الاقتصاد صغيرا)

#### مخالفت حدیث کی حقیقت، امام صاحب نے حدیث کے مغزومعنی پرنظرر کھی ہے۔ کے مغزومعنی پرنظرر کھی ہے۔

لوگ امام صاحب پر خلاف حدیث کا اعتراض کرتے ہیں، حالانکہ امام صاحب
نے حدیث کے خلاف کوئی بات نہیں کہی مگر مغز اور معنی کو لے کر اور بیاوگ صرف
صورت سے (ظاہر الفاظ سے) شہر تے ہیں تو بیمعارضہ حدیث کا معارضہ نہ ہوا بلکہ
معارضہ معنی وصورت حدیث سے ہوا اور ایبامکن ہے جیبا کہ میں چند نظیروں سے
دکھا تا ہوں۔

مثلاً حضرت علی رضی اللہ تعالی عند نے باجودام حضور کے اس غلام پر صد جاری نہ
کی اس سے کوئی فاہر میں کہ سکتا ہے کہ حضرت علی نے حدیث کی مخالفت کی جیسا کہ
یہ لوگ ہر بات میں امام صاحب کو طعنہ ویتے ہیں کہ حدیث کی مخالفت کرتے ہیں
لیکن معنی فہیم آ دمی سمجھ سکتا ہے کہ حضرت علی نے کو ظاہر حدیث کی مخالفت کی لیکن
حقیقت میں مخالفت نہیں کی اور ان کو یہی کرنا چاہئے تھا چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم
نے بعد میں اس کی تصویب فرمائی ۔ حضرت علی کو یہ مسئلہ معلوم تھا کہ از روئے کتاب و
سنت غیر زانی پر حذبیں ہوسکتی جب کہ وہ غلام مقطوع الذکر تھا تو اس سے زناممکن ہی
نہ تھا بھر حدیسی انصاف نے کہئے کھیل حدیث ہیہ ہے یا وہ ہوتی۔

اسی طرح امام صاحب کے اقوال ہیں کہ وہ مغز حدیث پر بنی ہیں اوران لوگوں ۔ کے اقوال صرف صورت حدیث پر ،مغز کا نام بھی نہیں اور وہ بھی دو جارمسکلوں میں۔ (حسن العزیز جلد م صفحہ ۴۵۰)

امام صاحب غایت درجه حدیث کے نبع ہیں ایک مخص نے بیان کیا کہ ہندو داروغہ کے سامنے غیر مقلدوں نے حضرت امام ابو حنیفہ پراعتراض کیا کہ امام صاحب قائل ہیں کہ اگر محرم عورت سے نکاح کر لے اور وطی کر ہے تو اس پر حدواجب نہیں ریسی (بری) غلطی ہے۔

حضرت والانے فرمایا کہ اس مسئلہ میں اہام صاحب پر فدا ہوجانا چاہئے اس کے بیان کے لئے دو مقدموں کی ضرورت ہے ایک یہ کہ حدیث میں ہے۔ "ادر أو ا الحدود بالشبھات" ایک مقدمہ یہ ہوا اور دوسرا یہ کہ شبہ س کو کہتے ہیں۔ شبہ کہتے ہیں مشابہ حقیقت کو اور مشابہ کے لئے کوئی وجہ شبہ ہوتی ہے اور اس کے مراتب مخلف ہوتے ہیں کھی مشابہت قوی ہوتی ہے اور بھی ضعیف اہام صاحب نے حدود کے ساقط موت ہیں بھی مشابہت قوی ہوتی ہے اور بھی ضعیف اہام صاحب نے حدود کے ساقط کرنے کے لئے اونی درجہ کی مشابہت کو بھی معتبر مانا ہے۔ اور صرف نکاح کی صورت پیدا ہوجانے سے کہ باوجود حقیقت نکاح نہ ہونے کے مشابہ تو ہے نکاح کے (اس کے کے کوساقط کردیا۔

انصاف کرنا جائے یہ س درجہ ل بالحدیث ہے۔ بات بیہ ہے کہ ایک صحیح معنی کو برے اور مہیب الفاظ کی صورت پہنا دی گئی ہے۔

اس فتوی کی حقیقت تو غایت درجه کا اتباع حدیث ہے لیکن اس کو بیان اس طرح کیا جاتا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ نعوذ باللہ امام صاحب نے نکاح بالحرمات کو چندال برانہیں سمجھا۔ اس کے سوا اور بھی چندمسائل اسی طرح بری صورت سے بیان کر کے اعتراض کئے جاتے ہیں۔

مسئله مذکوره میں اعتراض جب تھا کہ اس پر امام صاحب کوئی زجر و احتساب تجویز نه فرمات ..... آخر حدیث "افراو العدود بالشبھات" کی تغیل کہیں تو ہوگی اور کوئی تو موقع ہوگا جہاں اس کوکر کے دکھایا جائے۔ (حسن العزیز جلد مصفح ۲۰۱۳)

# تصوص متعارضه كى ترجيح كامعيار

فرمایا نصوص متعارضه میں ہرایک کی ترجیح ذوق مجہزین سے ہوئی ہے۔ ہاتی جو

قواعد کتب اصول میں مذکور ہیں ان کا تو کہیں اس وقت نام ونشان بھی نہ تھا علاء نے انسداد مفاسد کے لئے ان اصول کو مجہدین ہی کی فروع سے نکالا ہے تا کہ ہر کسی کو اجتہاد میں آزادی نہ ہوتو گویا بیہ اصول ان مسائل پر متفرع ہیں، ان پر (مسائل) متفرع نہیں۔(الکلام الحن صفحہ ۱۲۳)

# احادبيث مختلفه كي ترجيح كامعيار

فرمایا اختلاف احادیث کی صورت میں مجہدین کے نزدیک اصل رہے کہ ایک حدیث کو ذوق سے اصل قرار دیتے ہیں، اور یہی ذوق اجتہاد ہے، اور بقیہ احادیث کو اس کی طرف راجع کرتے ہیں، یاان کوعوارض پرمجمول کرتے ہیں۔

اور جہال کہیں کسی منتدل کی حدیث ضعیف ہوتو کوئی حرج نہیں کیونکہ ہوسکتا ہے کہ مجتہد نے جس حدیث سے تمسک کیا ہو وہ اور ہو، یا اگریہی ہوتو اس کوقوی سند کینچی ہو۔ اور جہارے لئے خود مجتہد کا تمسک اس حدیث سے اس کی قوت اور صحت کی ولیل ہے۔

اور اگراس کے کسی راوی میں اختلاف ہواور کسی مجتہد کا تمسک اس ضعیف راوی کی روایت پر ہوتو اس میں بیکہا جائے گا کہ امام کی توثیق اس کے تمسک کے لئے کافی ہے، دوسرے کی تضعیف اس برجمت نہیں۔

اوراگرکسی حدیث کے مدلول بیس کوئی احتمال ہمارے خلاف ہوتو تمسک بیس مصر نہیں کیونکہ بیخود ہماراعقیدہ ہے کہ مسائل اجتہادیہ ظنیہ ہیں، دوسرے کا فدہب ہمی صواب کا احتمال رکھتا ہے تو اس صورت میں دوسرا احتمال کیا مصر ہوا۔ کیونکہ ہماراعقیدہ کہی ہے کہ "مَذْهَبُنَا صَوَابٌ مَعَ اِحْتِمَالِ اَلْحَطَاءِ وَمَذْهَبُ الْغَیْرِ حَطَاءٌ مَعَ اِحْتِمَالِ الْحَطَاءِ وَمَذْهَبُ الْغَیْرِ حَطَاءٌ مَعَ اِحْتِمَالِ الْحَقِوابِ "(الکلم الحن صفح ۱۷)

تصوص كي بعض قيود غير مقصود بهوتي بين، اوراس كامعيار

بعض دفعہ نصوص کی بعض قبود مقصود نہیں ہوتیں۔ (مثلاً) کسی نے ملازم سے کہا کہ گلاس میں پانی لاؤ۔ یہاں سب کومعلوم ہے کہ گلاس کی قید مقصود نہیں صرف پانی منگانا مقصود ہے۔ اور بہنم صرف ذوق سے متعلق ہے۔ (الکلام الحن صفحہ ۱۲۵)

احادبیث کی تاویل اوراس محمل کی تعیین کا معیار

اس کی ضرورت نہیں کہ کوئی صریح حدیث ہی امام صاحب کے فتوے کے موافق طلے۔ بلکہ جب کوئی آبیت یا حدیث ذوجملین ہوتو ذوق مجتمد دوشقوں سے ایک کا مرجح ہوتا ہے۔

اسی طرح مخالف احادیث کی تاویل کے لئے بھی ذوق مجتہد کافی ہے۔اب اسی طرز کو پیش نظر رکھ کر آپ اکابر کے اقوال کو دیکھ جائے تو معلوم ہوگا کہ سلف کا طرز بالکل یہی تھا۔ اب طالب علموں کوغلو ہوگیا ہے وہ مجتہد کے ذوق کی صحت کے لئے صرح حدیث کوڈھونڈتے ہیں سواس کی ضرورت نہیں۔ (القول الجلیل صفح الے)

امام صاحب كى شان فقامت اور ذوق اجتهادى كى مثال

مثلاً ایک حدیث میں آیا ہے کہ جونمازی کے سامنے سے گزرے وہ شیطان ہے اور ارشاد ہے "فلیقاتل" یعنی اگر ہٹانے سے نہ ہٹے تو اس سے قال کرنا جا ہئے۔ مگرامام صاحب فرماتے ہیں کہ قال جا ئرنہیں۔

تو اب یہاں پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ ممانعت قال کون سی صرح حدیث سے ثابت ہے تو اس کی حقیقت سمجھنے کے لئے ضرورت ہے ان دواصل کے مشخصر کرنے کی جواو پر بیان کی گئی ہیں۔

- ﴿ الْمُتَوَالِيَكُولَ ﴾ -

ایک ذوق کا مرجح ہونا، دوسرے حقیقت استدلال کا درجہ منع میں ہونا لیعنی ناممکن ہے کہ امام صاحب نے اس حدیث میں اپنے اجتہاد سے بیمجھا ہے کہ اس حدیث میں جو قال کا امر ہے اس کی علت کیا ہے جس کی وجہ سے فلیقا تلہ فرمایا گیا۔ تو ظاہر ہے کہ اس کی علنت ہے حفاظت خشوع صلوۃ جو کہ ایک وصف ہے صلوۃ کا۔ اور مرور ساساس مسفلل موتا ہے۔ ایک مقدمہ تو بیرموا۔ اور دوسرا مقدمہ بیرے کہ ذات صلوق وصف صلوة سے زیادہ حفاظت کے قابل ہے۔ تو ہم یوں کہہ سکتے ہیں کممکن ہے کہ امام صاحب نے اس حدیث سے بول سمجھا ہو کہ صفت صلوۃ جب اس قدر قابل حفاظت ہے توامام صاحب نے بید یکھا کہ اگر فلیقا تلہ کوظاہر پررکھا جائے گا تو ذات صلوۃ برباد ہوجاتی ہے کیونکہ جب کوئی قال کرے گا توہاتا یائی بھی ہوگی، کیڑے بھی مچھیں کے تو پھر نماز کیا ہاتی رہے گی۔اس کئے امام صاحب نے اپنے اجتہاد ہے رہے ستمجها کہ یہاں پر فلیقا تلہ زجر پرمحمول ہے۔لہذا وہ اشکال رفع ہوگیا کہ فلیقا تلہ کے مجاز پر محمول ہونے کے لئے کون می صریح حدیث دلیل ہے۔ سو ہر جگہ کوہم ذوق مجتزد کی تفصیل برمطلع نه مول مراصل بیا ہے کہ جو میں نے بیان کی۔ (القول الجلیل صفحہ اے)

# امام ابوصنيف رحمه اللد نعالى كالمال فضل

امام ابوصنیفہ سے منقول ہے کہ تنی میں تجام سے مجھے تین مسئے معلوم ہوئے جو مجھے پہلے معلوم نہ تھے بیدا مام صاحب کے س درجہ کی خوبی کی بات ہے کہ نائی سے بھی مسائل معلوم کرنے میں عاربیں فر مایا کیونکہ مقصود احکام کا معلوم کرنا ہے چاہ جام سائل معلوم ہوں یا کسی اور سے۔اس پر بعض معاند لوگوں نے اعتراض کیا ہے اور اس سے معلوم ہوں یا کسی اور سے۔اس پر بعض معاند لوگوں ہے کہ اس کمال کی یہ قدر کی سے امام صاحب کے نقص علمی پر استدلال کیا ہے افنوں ہے کہ اس کمال کی یہ قدر کی گئے۔اس سے کسی صورت سے بھی تو امام صاحب کے علم کی کی نہیں معلوم ہوتی کیونکہ جس نے نائی تک سے بھی علم لینے میں عاربہیں کیا اس کی طلب کا حال اس سے معلوم جس نے نائی تک سے بھی علم لینے میں عاربہیں کیا اس کی طلب کا حال اس سے معلوم جس نے نائی تک سے بھی علم لینے میں عاربہیں کیا اس کی طلب کا حال اس سے معلوم

### امام ابوحنيفه كاتفوى، احتياط، تواضع

حکومت وہ چیز ہے کہ حضرات سلف تو اس سے بھاگتے تنے۔ مارکھاتے تنےاور قبول نہ کرتے تنے۔

امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ تعالی جن کے آپ مقلد کہلاتے ہیں اس میں شہید کے گئے فلیفہ وقت نے کئی دفعہ ان کوعہدہ قضاء پر مامور کیا گر انکار کر دیا۔ کیونکہ ان کو بیہ حدیث یادشی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے۔ "من جعل قاضیا فقد ذبح بغیر سکین" یعنی جوشخص قاضی بنا دیا گیا وہ بدون چھری کے ذرح کر دیا گیا۔ اس لئے امام صاحب عذر کرتے تھے۔ آخراس بات پرامام صاحب مقید کئے گئے اور قید فانہ ہی میں زہر دے کرشہید کئے گئے۔ یہ سب کچھ گوارہ تھا گر حکومت منظور نہ تقید خانہ ہی میں زہر دے کرشہید کئے گئے۔ یہ سب کچھ گوارہ تھا گر حکومت منظور نہ تھی۔ (التبلیغ جلد ۱۳ اصفحہ ۱۰ خیر الارشاد)



# علابار بوال باب الله

# غيرمقلدين كے بيان ميں

# آج کل کے فن کے متلاشی

فرمایا آج کل بعض لوگ کہتے ہیں کہ ہم حق کے متلاثی ہیں، اور بیلوگ ائمہ کے ساتھ اختلاف مسائل میں بے ادبی کرتے ہیں اور اس اختلاف کی بناء احادیث کی خالفت بتلاتے ہیں۔ اگر ان کے حالات کود کھنے تو صاف ظاہر ہوجائے کہ تحقیق کا تو پیتہ بھی نہیں، نہ تحقیق کے لائق علم، اور نہ تحقیق کا ارادہ، صرف اس مخالفت کی بناء ہوائے نفسانی پرہے، کس درجہ سب وشتم صالحین کے بارے میں کرتے ہیں۔ ائمہ کا اختلاف بلاشبہ "اِختِلاف اُمَّتِی دَ حُمَةً" میں داخل تھا اور ان لوگوں کا اختلاف "وَیَتَبَعْ غَیْرَ سِیالِ الْمُرْسَلِیْنِ" کی جنس سے ہے۔ (حن العزیز جلد مصفح میں)

### غيرمقلدين كياالل حديث بين؟

فرمایا اکثر غیرمقلدین لوگ ابنانام اہل صدیث رکھتے ہیں، کین صدیث سے ان کومس بھی نہیں ہوتا صرف الفاظ پررہتے ہیں اور صدیث میں جو بات سجھنے کی ہے جس کی نسبت وارد ہے "مَنْ یُودِ اللّٰهُ بِه خَیْرًا یُفَقِّهٰهُ فِی الدّیْنِ" وہ اور چیز ہے اور وہ صرف الفاظ کا سجھنا ہوتا تو کفار بھی تو الفاظ سجھتے سے وہ بھی فقیہ ہوتے اور اہل خیر ہوتے۔ تفقہ فی الدین یہ ہے کہ الفاظ کے ساتھ وین کی حقیقت پوری معرفت ہوسو

اليسے لوگ حنفيه ميں بكثرت ہيں۔ (حسن العزيز جلد الصفحه ١٩٨٧)

غيرمقلدي كوازم اوراس كاانجام

فرمایا اکثر غیرمقلدین کے لوازم سے ہے سلف کے ساتھ بدگمانی اور پھر بدزبانی،
ان کو بہی گمان رہتا ہے کہ سلف نے بھی حدیث کے خلاف کیا ہے۔ (الکلام الحن صفحہ ۲۷)
فرمایا غیر مقلدین میں بدگمانی کا مرض بہت زیادہ ہے دوسروں کو حدیث کا مخالف ہی جھتے ہیں اور اینے کو عامل بالحدیث۔ (الافاضات جلداصفی ۲۱۷)

غیرمقلدی نہایت خطرناک چیز ہے اس کا انجام سرکشی اور برزرگوں کی شان میں سناخی بیاس کا اولین قدم ہے۔ (الافاضات جلد ۲۳۲ سفی ۲۳۲)

### غيرمقلداور بدعتي

فرمایا غلاق مبتدعین کے مقابلہ میں غیر مقلد ایسے ہی ہیں جیسے رافضیوں کے مقابلہ میں خارجی ہیں۔(الکلام الحن صفحہ 22)

# غيرمقلداور بدعتي كي بهجان

فرمایا میں نے کانپور میں غیر مقلد کی ایک نشانی بیان کی تھی وہ یہ کہ غیر مقلد مسائل میں ہمیشہ قرآن وحدیث سے تمسک کرے گا اور فقہ ہے بھی مسئلہ نہ لے گا، بخلاف ہمارے حضرات احناف کے گولوگ ان کوغیر مقلد کہتے ہوں مگر وہ ہر مسئلہ میں فقہ سے تمسک کرتے ہیں۔ اور یہ تعریف بدعتیوں پر اس لئے صادق آگئ کہ ان بدعات کا کتب فد ہب میں تو پہتہ نہیں لامحالہ وہ آیات واحادیث سے استدلال کرتے ہیں گواستدلال فلط ہی ہو۔ (الکام الحن صفح ۱۳۷۷)

# بذر لعبخواب غيبى شهادت

فرمایا ان کے عمل بالحدیث کی حقیقت مجھ کوتو ایک خواب میں زمانہ طالب علمی منت میں مصنف میں میں بتلادی گئ تھی گوخواب جمت شرعیہ ہیں ہے لیکن مؤمن کے لئے مبشرات میں سے ضرور ہے جب کہ شریعت کے خلاف نہ ہو۔ بالخصوص جب کہ شریعت سے متاید ہو۔
میں نے دیکھا کہ مولانا نذیر احمد صاحب (غیر مقلد کے بڑے عالم) کے مکان پر ایک جمع ہے اس کو چھاج تقسیم ہور ہی ہے ایک شخص میرے پاس بھی لایا گیا مگر میں نے لینے سے انکار کر دیا۔ حدیث میں دودھ کی تعبیر علم اور دین آئی ہے پس اس میں ان کے مسلک کی حقیقت بتلائی گئی کہ ان کا مسلک صورت تو دین کی ہے مگر اس میں روح اور حقیقت دین کی نہیں جیسے چھاج میں سے مکھن نکال لیا جاتا ہے مگر صورت دودھ کی ہوتی ہے۔ (الافاضات جلداصفی ۱۲۷)

### غيرمقلدين كےمسلك كاخلاصه

فرمایا که حضرت مولانا محمد لیعقوب صاحب فرماتے ہے کہ اکثر غیر مقلدوں کا مذہب (دیانات میں) تمام رخصتوں کا مجموعہ ہے، وتر اور تراوت کی مختلف روایتوں میں سے ایک اور آٹھ والی لے لی۔ سواگر کوئی شخص اسی طرح رخصتیں ڈھونڈ اکر یے تو اتباع کیا ہوا (بیتو انتباع نفس ہوا)۔ (حسن العزیز جلد الاصفی ۴۹۸)

# غيرمقلدين بهي عجيب چيزين

فرمایا غیرمقلد بھی عجیب چیز ہیں بجرد و چار چیز وں کے سی حدیث کے بھی حامل نہیں مثلاً رفع بدین، آبین بالجہ، بھلا اردو میں خطبہ پڑھنا بھی سلف میں اس کا معمول رہاہے؟ بھی حضورصلی اللہ علیہ وسلم نے پڑھاہے؟ صحابہ نے پڑھا ہے کسی کا تو معمول رہاہے؟ بھی حضورصلی اللہ علیہ وسلم نے پڑھا ہے؟ صحابہ نہ ہوگا۔ بھی بین غیر معمول دکھائیں تو کیا ایسی حالت میں یہ اردو میں خطبہ بدعت نہ ہوگا۔ بھی ہیں غیر مقلدی نام اسی کا ہے کہ جوا ہے جی میں آئے وہ کریں۔ (الافاضات صفح ۱۲)

# غيرمقلدين كالصلى اورعموى مرض

غیرمقلدوں میں بیددومرض زیادہ غالب ہیں ایک بدگمانی دوسرے بدزبانی، اس وجہ سے وہ ائمہ کوحدیث کا مخالف سمجھتے ہیں۔ان کے نزدیک تاویل وقیاس کے معنی ہی مخالفت حدیث کے ہیں گووہ متندالی الدلیل ہوں۔(انفاس عیسیٰ صفحہ ۳۱)

غیرمقلدوں میں بدگمانی کا مرض بہت زیادہ ہے، بزرگوں سے بدگمانی اس قدر برهی ہوتی ہے کہ بردھ کر یہ ہے کہ بردھی ہوتی ہے کہ بردھ کر یہ ہے کہ بدزبانی تک پہنچے ہوئے ہیں، ادب اور تہذیب ان کوچھو کے بھی نہیں گئی۔ ہاں بعضے مختاط بھی ہیں "و قلیل ماھم" (الافاضات جلدم صفحہ ۲۹۵)

### غيرمقلدين ميں دوامرقابل اصلاح ہيں

فرمایا کہ جماعت اہل حدیث میں دو امر قابل اصلاح ہیں۔ ایک بدگمانی
دوسرے بدزبانی ائمہ اوران کے مقلدین کی شان میں۔ حالانکہ ائمہ نے قواعد واصول
قرآن شریف وحدیث ہی سے اسخر اج کئے ہیں اور مسائل کو ان پر متفرع کیا ہے۔
اور یہ بھی معلوم ہے کہ احادیث صرف جمجے بخاری ہی میں مخصر نہیں۔ اگر کسی (غیر مقلد)
میں یہ دونوں عیب نہ ہول اور اتباع ہوئی سے پاک ہواور عمل میں خلوص ہو، اور وہ
مسکلہ خلاف ائمہ اربعہ کے نہ ہو، اور خود اجتہاد نہ کرے تو ایسا شخص عنداللہ ملزم تو نہ ہوگا
لیکن تجربہ یہ ہے کہ ہمارانفس آزادی اور سہولت کا جویاں ہوتا ہے، ہم کو اگر کسی ایک
فرجب کا پابند نہ کر دیا جائے تو ہمارادین محفوظ رہنا نہایت دشوار ہے۔

(دعوات عبديت جلد م اصفحها ا)

### غيرمقلدين كاحال

كہيں ميہيں ويكھا كه دس پانچ آ دمی ايسے ہوں جن كوصالح اور ديندار كہا جا

- ﴿ الْمَرْزَمُ لِيَكُالْيَكُولُ ﴾

سکے، کوئی شاذ و نادر اکیلا دیندار ہوتو ہو۔ اور ہمارے یہاں بحد اللہ اتنے دیندار موجود ہیں کہ مجمع ہو سکتے ہیں، ہر مجمع میں ممکن ہے کہ دس پانچ آ دمی ایسے دکھائے جاسکیں جن کا صالح ہونامسلم ہو۔ خود ایک غیر مقلد کہتے تھے کہ ہم میں متق کم ہیں اور حنفیہ میں خشیت اتفاء، زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں۔ (حن العزیز صفح ۲۸۱)

مولانا فتح محمر صاحب بیان کرتے تھے کہ ایک غیر مقلد حدیث پڑھا رہے تھے اور جہال حدیث کی تاویل نہ بن آتی تو کہتے تھے تعجب ہے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کہیں کچھفر ما دیتے ہیں کہیں کچھفر ما دیتے ہیں۔ یہ کیا فرما دیا یہ نتائج ہیں آزادی کے۔اس سے عار آتی ہے کہ ہم کسی کے محکوم کہے جائیں۔ (حن العزیز صفحہ ۱۳۹)

#### مفسركروه

بیگروہ نہایت درجہ مفسد ہے بیلوگ جان جان کر فساد کرتے ہیں، اور اشتعال دلائے ہیں، اور اشتعال دلائے ہیں، بعض وفت تو ذراسی بات میں بڑا فتنہ ہوجا تا ہے۔ (حسن العزیز جلد مسخد ۱۱۱) اکثر غیر مقلدین جو اہل باطن سے تعلق رکھنے والے ہیں وہ فسادی نہیں ہوا کرتے۔ (دعوات عبدیت جلد ۱۹ اصفحہ ۱۳۲)

### غيرمقلدين كي آمين بالجهر

ایک جگہ مقلدین کی جماعت میں ایک غیر مقلد کھڑا ہو گیا اور آمین زور ہے کہی تو اس سے بڑا فساد ہوا پولیس تک نوبت پہنجی اور مقدمہ کو بڑا طول ہوا۔

حضرت نے فرمایا جنگ وجدل کرنا تو زیادتی ہے کین تجربہ سے ثابت ہے کہ ل سیجھ ہو مگر جس نبیت سے کیا جائے اس کا اثر ضرور ہوتا ہے۔ اگر اس نے خلوص سے اور عمل بالسنة کی نبیت سے کیا ہوتا تو بیزو بت نہ آتی۔

غیرمقلدین کی آمین اکثر صرف شورش اور مقلدین کے چڑانے کے لئے ہوتی ہے۔ میرے بھائی نے قنوج میں غیرمقلدین کی آمین سن کرکہا کہ آمین دعا ہے اس

میں خشوع کی شان ہونی چاہئے۔ اور ان لوگوں کے لہجہ میں خشوع کی شان نہیں۔ سننے
سے معلوم ہوتا ہے کہ لڑ رہے ہیں۔ مقدمہ مذکور جب پولیس تک پہنچا تو ایک ہندو
تھانیدار بہت مجھدار تھا اس نے فساد کا الزام غیر مقلدین پر ہی رکھا اور رپورٹ میں لکھا
کہ بیدلوگ شورش پسند ہیں اور بلاوجہ اشتعال دلاتے ہیں اور آمین صرف فساد پیدا
کرنے کے لئے کہتے ہیں۔ اس پر غیر مقلدین نے بڑا غل مچایا اور کہا آمین مکہ میں
محمی ہوتی ہے۔ داروغہ نے کہا مکہ میں آمین خداکی یاد کے لئے ہوتی ہوگی دنگہ (فساد)
کے لئے نہ ہوگی یہاں دنگہ کے لئے ہے۔ (حن العزیز جلد ہوس فی ۱۱)

مولانا شخ محمہ کے زمانہ میں ایک دفعہ ایک آدمی نے جمعہ میں مولانا کے پیچھے
آمین کہی تمام جماعت میں تھلبلی پڑگئ کسی نے کہا نکال دو کسی نے کہا مارد مولانا نے
سب لوگوں کوساکت کیا کوئی الیم بات نہیں جواس قدرغل مچاتے ہو۔ پھران صاحب
کو بلاکر پوچھا جنہوں نے آمین بالجہر کہی تھی کہ جن لوگوں نے آمین زور سے نہیں کہی
ان کی نماز تمہارے نزدیک ہوئی یا نہیں؟ جواب دیا نماز ہوگئ فرمایا پھر کیوں اسنے مجمع
کو پریشان کیا۔ تمہارے نزدیک جب آمین بالجہرنہ کہنے سے بھی نماز صحیح ہے تو مجمع کو

فرمایا ہم لوگوں کا بھی یہی مسلک ہے ہم آ مین بالجہرکے ایسے خلاف نہیں ہیں کہ اس کے واسطہ فوجداریاں کی جائیں۔ (حسن العزیز جلدہ صفحہ ۳۹)

# أمين بالجهروبالسروبالشر

ایسے ہی موقع پر (ایک مقدمہ میں ایک انگریز نے تحقیقات کی اور اخیر میں کہا آمین نتین شم کی ہیں ایک آمین بالجہراسلام کے ایک فرقہ کا بید فرجب ہے اور حدیثیں بھی اس کے ثبوت میں موجود ہیں اور ایک آمین بالسر ہے اور وہ بھی ایک فرقہ کا فرقہ کا فرقہ کا فرجہ ہے اور حدیثوں میں بھی موجود ہے۔ تیسری آمین بالشر جو بیآج کل کے لوگ مذہب ہے اور حدیثوں میں بھی موجود ہے۔ تیسری آمین بالشر جو بیآج کل کے لوگ

كنتي بير - (حسن العزيز جلد الصفحة ال

### غيرمقلدين كيزويك كياحفي كافريس؟

اور اگر آنہیں کے اصول کو مانا جائے (بینی احادیث کوظاہر پررکھ کر ماول نہ کیا جائے) تو "مَنْ تَوَكَ الصَّلُوةَ مُتَعِمَّدا فَقَدْ كَفَرَ" اور "لاَ صَلُوة لِمَنْ لَمْ يَقُرأُ بِأُمِّ الْحِتَابِ" ان حدیثوں کی ان کے نزدیک کوئی تاویل نہ ہوگی اور سارے حفی تارک صلوۃ ہوئے (کیونکہ امام کے پیچھے فاتح نہیں پڑھتے ہیں) اور تارک صلوۃ کافر ہے تو سبحنی کافر ہوئے۔ "نعو ذ باللہ من ھذا الجھل" (انفاس عیلی صفیہ اس

### غيرمقلدين ميں اہل تقوى وصلحاء كيوں نہيں ہوتے

یہ کیسی گہری بات ہے اس میں سوچنے کی بات ہے کہ کیوں متقی نہیں ہوتے جب کہ ہر بات میں مالحدیث کا دعویٰ ہے۔ وجہ یہی ہے کہ کسی ایک کے پابند نہیں ذرا کوئی بات پیش آئی سوچ کر کسی ایک روایت پر عمل کر لیا۔ اور روایتوں میں انتخاب کرنے کے لئے اپنی رائے کو کافی سمجھا۔ پس اس کوصورۃ تو چاہے کوئی اتباع حدیث کہہ لے گر جب اس کا منتہارائے پر ہے تو واقع میں اتباع رائے ہی ہوا۔

(حسن العزيز جلد اصفحها ١٠٥٥)

# مجصح بحصوندر كى سى مثال

اتباع ہوی سے بچنا جب ہی ہوتا ہے جب ایک سے بندھ جائے ورنہ نرے دعویٰ ہی دعویٰ ہی مقلدین میں بہت سے لوگوں کی حالت اچھی نکلے گی بخلاف غیر مقلدین کے کوئی شاذ و نادر ہی مقی نکل آئے تو نکل آئے ورنہ بہت سے حیلے جواور نفس پر ور ہیں۔ ابوحنیفہ سے بندھتا ہے نفس۔ ورنہ چھچھوندر کی طرح یہ ہانڈی جا سومھی وہ ہانڈی جا سومھی۔ یوں کوئی مختاط بھی نکل آئے کیکن تھم اکثر پر ہوتا ہے۔ اچھے

اجھوں کے حالات مٹول کر دیکھ لئے ہیں انقاء ایک میں بھی نہیں الا ماشاء اللہ اس کا اقرار خودان کے گروہ کو بھی ہے۔ آج کل خیریت ہے توسلف کے انباع ہی میں ہے۔ اور دائے کو دخل دینے میں مفاسد ہیں۔ تجربہ ہے کہ انباع ہے نکل کر آدمی بردا دور پہنچنا ہے تی کہ بعض اوقات اسلام سے نکل جاتا ہے۔ (حسن العزیز جلدم صفحہ ۱۳۸۸)

### غيرمقلدين كااعتراف

میں نے قنوح میں ایک مرتبہ وعظ کہا اور کچھ رسوم مروجہ کے متعلق گفتگو کی،
منصف غیرمقلدوں نے کہا آج معلوم ہوا کہ مبتع سنت ہم بھی نہیں صرف دو چارسنت
پر عمل کر دکھا ہے۔ اسی طرح ایک غیرمقلد نے کہا کہ ہم لوگوں میں احتیاط بالکل نہیں
ہے۔ ہماراعمل بالحدیث صرف آمین بالجہر اور رفع یدین میں ہے۔ اس کے سواکسی عمل کی طرف ذہن ہی نہیں جاتا۔ چنانچہ میں عطر میں تیل ملا کر بیچیا ہوں اور بھی وسوسہ بھی نہیں گزرا کہ بیہ حدیث کے خلاف ہے۔ حضرت نے فرمایا یہ حالت ہے ان لوگوں کی کہ جو حدیث کہتے بھرتے ہیں خود ایک غیر مقلد کہتے ہے کہ ہم میں متق کم ہیں اور حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حضیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کثرت سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کش سے ہیں اس کا افر ارخود ان کے گروہ کو حفیہ میں خشیت انقاء زہد وغیرہ والے کش سے ہوں اس کی انسان کی کر حس العزیز جادہ صورت کے خلاف کے خلاف کے خلاف کے خلاف کے خلاف کو کر حال کی کر حدیث کی کر حدیث کر حدیث کی کر حدیث کر حدیث کے خلاف کے خلاف کے خلاف کے خلاف کے خلاف کے خلاف کر حدیث کر حدیث کر حدیث کر حدیث کر حدیث کو کر حدیث ک

ایک غیرمقلد مجھ سے کہنے لگے کہ ہمارے علماء سوائے آمین بالجہر اور رفع بدین کے پہراور رفع بدین کے پہر ہیں۔ کے پہر ہیں جانتے اس واسطے ہم معاملات کے مسائل آپ سے پوچھا کرتے ہیں۔ حالانکہ بیخص بہت سخت ہیں۔ (حسن العزیز صفحہ ۳۹)

مولانا محرحت صاحب بٹالوی غیر مقلد تھے گر منصف مزاج۔ میں نے خودان کے رسالہ 'اشاعۃ السنۃ' میں ان کا بیضمون دیکھا ہے جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ ' بیجیس سال کے تجربہ سے معلوم ہوا کہ غیر مقلدی بے دینی کا دروازہ ہے' حضرت گنگوہی مال کے تجربہ سے معلوم ہوا کہ غیر مقلدی بے دینی کا دروازہ ہے' حضرت گنگوہی رحمہ اللہ تعالی نے اس قول کو مبیل السداد میں نقل کیا ہے۔ (مجاس محیم الامت صفحہ ۱۲۸)

## غيرمقلدين بمحيحنفي ببي

فرمایا کانپور میں ایک دفعہ میرا وعظ ہوا وہاں غیر مقلدین رہتے ہیں۔ میں نے وعظ میں کہا کہ مسائل دوطرح کے ہیں منصوصہ اور غیر منصوصہ سوغیر منصوصہ میں ظاہر ہے کہ رائے کا ہی انتباع کرو گے اور اپنی رائے سے زیادہ بڑے کی رائے زیادہ قابل انتباع ہو سے اور یہاں سوائے امام ابوضیفہ کے دوسرے ندا ہب کے فقاوی مل نہیں سکتے تو لامحالہ ان مسائل میں امام صاحب کا انتباع کرو گے، اور ایسا کرتے بھی ہوتم زیادہ مسائل میں عملاً حنی ہو ہو ہے۔ اور اعتبار اکثر ہی کا ہوتا ہے تو اس اعتبار سے محملاً حنی ہو گئر افساد بھی نہ ہو۔ (کلمہ الحق صفی میں کہتے کہ جھگڑ افساد بھی نہ ہو۔ (کلمہ الحق صفی ۱۲۲)

غیرمقلدین بھی توحنی ہیں کیول کہ کوئی گیہوں کا ڈھیر ایسانہیں ہوتا جس میں جو نہ ہوگر باعتبار غالب کے وہ ڈھیر گیہوں کا کہلاتا ہے۔ اس طرح تارکین تقلید کے اعمال میں بھی غالب حقیقت ہی ہے۔ کیونکہ دوقتم کے اعمال ہیں دیانات معاملات اور معاملات میں حفیہ ہی کے فتو ہے ہے اکثر کام لیتے ہو۔ اور دیانات میں بھی غیر منصوص زیادہ ہیں۔ جس میں حفیت کا لباس لیا جاتا ہے اختلاف کی مقدار بہت کم موتی ہوتی ہو۔ چنانچہ ایک منصف غیر مقلد نے کہا ہوتی ہے بس اس کے پیچھے کیول علیحدہ ہوئے ہو۔ چنانچہ ایک منصف غیر مقلد نے کہا کہ غیر مقلد تو ہیں۔ جس میں حقیدہ ہوئے ہو۔ چنانچہ ایک منصف غیر مقلد نے کہا کہ غیر مقلد تو عالم ہوسکتا ہے ہم جابل کیا تقلید چھوڑیں گے۔ (حن العزیز جلد اصفی اس جن ب

ممبردو کے حقی

شایدتم کو بیشبہ ہو کہ اس صورت میں تو حفی کہنے میں لوگوں کو دھو کہ ہوگا شاید بیہ بھی متعارف حفی ہیں بین فی جمیع المسائل۔ تو ہم میں اور دوسرے حنفیوں میں فرق ہی نہرہا۔ سوفرق میں بتلائے دتیا ہوں وہ بیر کہ حنفی کی دوشم ہوجائے گی ایک نمبراول یعنی فی جمیع المسائل وہ تو ہم ہوئے دوسرنمبر دولیعنی فی اکثر المسائل وہ تم ہوئے۔ بس تو اپنے کی خفی نمبر دوم کہ دیا کرودھوکہ نہ ہوگا۔ (کلمۃ الحق صفی ۱۲۲)

# ائمه مجتهدين كى شان ميں گستاخى كرنا جائز نہيں

کسی جمہد کی شان میں گتاخی و بدزبانی کرنا یا دل سے بدگمانی کرنا کہ انہوں نے اس حدیث کی مخالفت کی ہے جائز نہیں۔ کیونکہ ممکن ہے کہ ان کو بہ حدیث نہ پنچی ہو۔ یا اس کو کسی قرنیہ شرعیہ سے ماول سمجھا ہواس لئے وہ معذور ہیں۔ اور حدیث نہ پنچنے سے ان کے کمال علمی میں طعن کرنا بھی بدزبانی میں داخل ہے۔ کیونکہ بعض حدیث ماکابر صحابہ کوجن کا کمال علمی مسلم ہے نہ پنچی تھیں مگر ان کے کمال علمی مسلم ہے نہ پنچی تھیں مگر ان کے کمال علمی مسلم ہے نہ پنچی تھیں مگر ان کے کمال علمی مسلم ہے نہ پنچی تھیں مگر ان کے کمال علمی میں اس کو موجب نقص نہیں کہا گیا۔ چنا نچہ حدیث میں سے حضرت ابوموئی کمال علمی میں اس کو موجب نقص نہیں کہا گیا۔ چنا نچہ حدیث میں روایت ہے کہ حضرت عمر کے پاس آنے کی اجازت ما تگنے کے قصہ میں روایت ہے کہ حضرت عمر کے ناس الله علیہ وسلم کا یہ ارشاد مجھ سے مخفی رہ گیا مجھ کو سودا سلف کے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد مجھ سے مخفی رہ گیا مجھ کو سودا سلف کرنے نے مشغول کر دیا۔ (بخاری شریف)

دیکھودھزت عمر کو حدیث استیذان کی اطلاع نہ تھی لیکن کسی نے ان پر کم علمی کا طعن نہیں کیا۔ یہی حال مجتمد کاسمجھو کہ ان پر طعن کرنا مذموم ہے۔ (الاقتصاد صفحہ ۸۷)

# ائمه پرسب وشتم کرنے کا نتیجہ

جولوگ اہل حق کوسب وشتم کرتے ہیں ان کے چہروں پر نورعلم ہیں پایا جاتا بلکہ خالص کفارات مسوخ نہیں پایا جاتا بلکہ خالص کفارات مسوخ نہیں پائے جاتے جتنے بیلوگ ہیں اس کی وجہ میں نے بطور لطیفہ کے کہا تھا کہ کفرفعل باطن ہے اس کا اثر چھیا ہوا رہتا ہے اور سب وشتم فعل ظاہر ہے اس کا اثر نمایاں ہوجاتا ہے۔ (حن العزیز جلد مسفیہ ۲۹۸)

ایک بے ادب نے حضرت امام اعظم رحمہ اللہ تعالیٰ کی تاریخ لفظ ''مگ'' سے نکالی ہے۔ فرمایا کیا حال ہوگا ایسے لوگوں کا جولفظ کسی عامی مسلمان کو بھی کہنا جائز نہیں ایک ہے۔ فرمایا کیا حال ہوگا ایسے لوگوں کا جولفظ کسی عامی مسلمان کو بھی کہنا جائز نہیں ایسے بڑے امام مقبول عند المحققین والائمہ کی نسبت کیے۔ (حسن العزیز جلدہ صفحہ ۱۹۱۶)

- ﴿ نُومُ زُمَرُ بِيَكُلِيْرُكُ ﴾

### بادب كامنة قبله سے پھرجاتا ہے

فرمایا کہ مولوی عبداللہ صاحب نے جھے سے بیان کیا کہ حضرت گنگوہی رحمہاللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ جس کا جی چاہے قبر کھود کر د کھے لے مولوی ..... کا منہ قبلہ سے پھرا ہوا ہوگا اس پر مولوی ابوالحن صاحب نے عرض کیا میں نے بیہ بات حضرت گنگوہی رحمہاللہ تعالیٰ سے خودسیٰ ہے۔حضرت کے بیافظ سے جوکوئی ائمہ پر طعن کرتا ہے اس کا منہ قبر میں قبلہ سے پھر جاتا ہے میں د کھے رہا ہوں کہ منہ قبلہ سے پھر گیا۔ بیاس وقت فرمایا تھا جس وقت کہ مولوی صاحب کے انتقال کی خبر آئی تھی۔

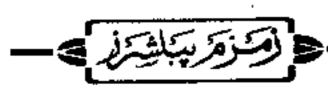
(حسن العزيز جلد الصفحة ١٦١)

### مقلدين كوبرا كهنا جائز نبيس

ای طرح مجہد کے اس مقلد کوجس کو اب تک اس مخص مذکور کی طرح اس مسئلہ میں شرح صدر نہیں ہوا۔ اور اس کا اب تک یہی حسن طن ہے کہ مجہد کا قول خلاف حدیث نہیں ہے۔ اور وہ اس گمان سے اب تک اس مسئلہ میں تقلید کر رہا ہے اور حدیث کور دنہیں کرتا لیکن وجہ موافقت کو مفصل سمجھتا بھی نہیں تو ایسے مقلد کو بھی بوجہ اس کے کہ وہ بھی دلیل شری سے متمسک ہے اور اتباع شرع ہی کا قصد کر رہا ہے (ایسے مخص کی ) براکہنا جائز نہیں۔ (الاقتصاد صفح ۸۸)

# غيرمقلدكوبهي براكهنا جائز نبيس

اسی طرح اس مقلد کواجازت نہیں کہ ایسے خص کو برا کہے جس نے بعذر مذکوراس مسلم میں تقلید ترک کر دی ہو کیونکہ ان کا بیا ختلاف ایسا ہے جوسلف سے چلا آیا ہے۔ جس کے باب میں علماء نے فرمایا ہے کہ اپنا مذہب ظنا صواب محمل خطاء اور دوسرا مذہب ظنا خطامحمل خطاء اور دوسرا مذہب ظنا خطامحمل صواب ہے۔ (الاقتصاد صفح ۸۸)



### غيرمقلدين كابل فق ہونے يانہ ہونے كامعيار

اگر کوئی اہل حدیث تقلید کوحرام نہ سمجھے، ادر بزرگوں کی شان میں بدزبانی اور بدگرانی نہ کرے تو خیر ریجی بعض سلف کا مسلک رہا ہے۔ اس میں بھی تنگی نہیں کرتا ہوں۔ ہاں دل کا پوری طرح ملنانہ ملنا اور بات ہے۔ (انفاس عیسی جلد ۲ صفحہ ۵۳۷)

#### غیرمقلدین کے اہل سنت والجماعت میں شامل ہونے کی شخفیق شامل ہونے کی شخفیق

غیرمقلدین کے اہل سنت میں واخل ہونے کے متعلق سوال تھا جواب تحریر فرمایا کہ بعض کے عقائد ایسے ہیں کہ وہ خارج از اہلسنت ہیں مثلاً بعض غیر مقلد قائل ہیں کہ چار نکاح سے زائد جائز ہیں۔ یا اگر کوئی فرض نماز قصداً ترک کرے تو اس کے لئے استغفار کا فی سمجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قضا واجب نہیں۔ ایسے ہی بعض صحابہ کو برا سمجھتے ہیں۔ ا

ہاں نفس وجوب تقلید شخص کے انکار سے اہل سنت سے خارج نہیں ہوتے کیونکہ ہمیشہ سے مختلف فیہ مسئلہ رہا ہے۔ چنانچ بعض محدثین بھی اس کے عدم وجوب کے قائل ہیں۔ (دعوات عبدیت جلد ۱۳۱۹ اصفحہ ۱۳۱۱)

### المل سنت والجماعت كى تعريف اورعام ضابطه

اہل سنت و جماعت وہ ہیں جوعقا کد میں صحابہ رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہم کے طریقہ پر ہوں۔ جو محض عقا کدیا اجماعیات میں مخالفت کرے یا سلف صالحین کو برا کہے وہ اہل سنت و جماعت سے خارج اور اہل ہوئی و بدعت میں داخل ہے۔ (الاقتصاد صفحہ ۸۸)

فقظ جمادي الاولى واسماج

#### Published by:

#### ZAM ZAM PUBLISHERS

Shah Zeb Center Urdu Bazar Karachi-Pakistan Ph: 9221-2760374 - 9221-2761671 Fax: 9221-2725673

E-mail: zamzam01@cyber.net.pk